LA COMPETENCIA CULTURAL EN LA ATENCIÓN AL FINAL DE LA VIDA, UNA TAREA PENDIENTE.

CULTURAL COMPETENCE IN END-OF-LIFE CARE, A PENDING TASK.

Alba Romero Gangonell<sup>1</sup> y Glòria Reig Garcia<sup>2</sup>

<sup>1</sup>Médico especialista en Medicina familiar y comunitaria.

Facultat d'Infermeria. Universitat de Girona. Grup de recerca Salut i AtencióSanitària. Universitat de

Girona

Contacto: Alba Romero Gangonells. alba.romero@uvic.cat

Resumen:

Objetivos: Conocer las causas de las disparidades en salud que sufren las minorías

étnicas en países occidentales en la atención al final de la vida, especialmente de la

comunidad sudasiática.

Metodología: Revisión bibliográfica de 44 artículos publicados entre 2015-2022

de un total de 193, seleccionados de las bases de datos PubMed y CINAHL, usando los

descriptores MESH y búsqueda libre.

Resultados: La diversidad cultural es una realidad creciente en nuestro medio y

conlleva retos asistenciales importantes. Las creencias, proceso de toma de decisiones,

autonomía, significado del sufrimiento y manejo de síntomas son factores importantes en

el abordaje de una persona enferma y su familia y dependen, en gran parte, de la cultura

y los valores. Las inequidades en salud están presentes en nuestro sistema sanitario y las

95

minorías étnicas son parte dela población afectada. El sistema sanitario está estructurado

desde la cultura occidental, por lo que sus profesionales actúan, por inercia, desde esta

postura.

Conclusiones: Para ofrecer unos cuidados paliativos de calidad es indispensable

conocer las vivencias de las personas pertenecientes a minorías étnicas; poder realizar

cambios de enfoque y educar en competencia cultural al personal asistencial para brindar

una atención justa y holística, adecuada a los valores y necesidades de todas las personas.

Son necesarios estudios en nuestro medio para evaluar la situación.

Palabras clave: barrera del idioma; diversidad cultural; espiritualidad; cuidados

paliativos; disparidades en atención de salud.

**Abstract:** 

Objectives: To understand the causes of health disparities suffered by ethnic

minorities in Western countries in end-of-life care, especially in the South Asian

community.

Material and methods: Literature review of 44 articles published between 2015-

2022 from a total of 193, selected from PubMed and CINAHL databases, using MESH

descriptors and free search.

Results: Cultural diversity is a growing reality in our setting and brings with it

important healthcare challenges. Beliefs, decision-making processes, autonomy, meaning

of suffering and symptom management are important factors in the approach to a sick

person and their family and depend, to a large extent, on culture and values. Health

inequalities are present in our health care system and ethnic minorities are part of the

affected population. The health system is structured from Western culture, so its

professionals act, by inertia, from this stance.

Conclusions: In order to offer quality palliative care, it is essential to know the

experiences of people belonging to ethnic minorities; to be able to make changes in

approach and to educate care staff in cultural competence in order to provide fair and

holistic care, appropriate to the values and needs of all people. Studies are needed in our

setting to assess the situation.

**Keywords**: language barrier; cultural diversity; spirituality; palliativecare; health care

disparities.

Introducción

En la actualidad uno de los retos de la asistencia sanitaria de nuestro medio es poder

atender la creciente diversidad cultural. Esta realidad se ha hecho evidente coincidiendo

con en el aumento de flujos migratorios de las últimas décadas. En estecontexto, en el

ámbito de los cuidados paliativos los profesionales deben también afrontar el cuidado de

personas con culturas y valores muy diversos. Para ello es muy importante la

sensibilización y formación del personal asistencial en competencias culturales. El

conocer sus vivencias y necesidades en esta fase de final de vida permitirá ofrecer una

atención sanitaria respetuosa, digna y justa a todaslas personas.

La cultura y los valores de una persona condicionan sus creencias, así como el

proceso de toma de decisiones, el modo de vivir la muerte y sus rituales. Nuestro sistema

sanitario está estructurado desde la cultura occidental, pudiendo producirse inequidades

hacia minorías étnicas y culturales, lo que los lleva a recibir un trato desigual en relación

con la cultura predominante. Así pues, la formación específica y competencial del

personal asistencial es importante para poder ofrecer unos cuidados adaptados a las

necesidades de cada persona en situación de final de vidasea cual sea su origen y cultura.

Por todo ello es importante identificar las causas delas disparidades en salud que sufren

las minorías étnicas en países occidentales enla atención al final de la vida.

El objetivo principal fue realizar una revisión bibliográfica para identificar las causasde

las disparidades en salud que sufren las minorías étnicas en países occidentales en la

atención al final de la vida. Como objetivo secundario, conocer las vivencias de la

comunidad sudasiática migrante en la atención al final de la vida a través de una

revisión bibliográfica.

Material y métodos

Se realizaron tres búsquedas bibliográficas entre enero 2022 y mayo 2022, en la

base de datos PubMed y CINAHL. Los criterios de búsqueda fueron artículos eninglés

publicados entre 2015 y 2022, usando los descriptores MESH "language barrier",

"cultural diversity", "spirituality", "palliative care" y "health care disparities" así como

búsqueda libre. Se obtuvieron un total de 193 artículos de los cuales se seleccionaron,

valorando el interés clínico y de la investigación por el contenido de los resúmenes, 44:

12 estudios cualitativos, 4 estudios de corte transversal, 15 revisiones bibliográficas, 3

estudios poblacionales, 4 revisiones sistemáticas, 2 reporte de casos, 1 estudio de casos-

controles, 1 estudio de cohortes, 1 consenso de expertos y un estudio cuasiexperimental

(pre-post).

Resultados

Los procesos migratorios en nuestro mundo son una realidad cada vez más

frecuente que está transformando nuestra sociedad y que requiere de sensibilidad y

adaptabilidad para caminar hacia nuevas realidadessocioculturales justas e inclusivas.

En nuestro medio, la sanidad es un derecho básico universal (Ley 14/1986) al cual toda

persona tendría que poder acceder libre y equitativamente. Durante lasúltimas décadas se

ha ido observando que las desigualdades en la atención sanitaria no son exclusivas de

países económicamente desfavorecidos, sino queen países económicamente favorecidos e

incluso donde el acceso al sistema desalud es público y gratuito, también existen (Cookson

et al., 2021). En 1971 se describió en Reino Unido la ley de cuidados inversos (Hart,

1971), que pone de manifiesto la desigualdad de recursos materiales y humanos

empleados en personas vulnerables por razones económicas, étnicas, de género, clase u

otrosaspectos sociales.

Cuidados paliativos

Las sociedades de algunos países privilegiados (Europa central, Estados unidos) han

experimentado, en las últimas décadas y gracias a las mejoras tecnológicasy sanitarias, un

aumento significativo de la esperanza de vida con el consecuente envejecimiento

progresivo de la sociedad y la aparición de enfermedades crónicas y situaciones complejas

como la fragilidad y el deterioro cognitivo, entreotras (Roth & Canedo, 2019). En España

el año 2021 la tasa de envejecimientode la población era del 129,11% (Instituto Nacional

de Estadística [INE], 2021). Se estima que anualmente 40 millones de personas en el

mundo necesitan cuidados paliativos y se prevé que en las próximas décadas esta

necesidad siga incrementando por el aumento de la incidencia de las enfermedades

99

crónicas y las situaciones complejas que conlleva el envejecimiento de la población. Las

enfermedades cardiovasculares (38,5%), el cáncer (34 %), las enfermedades respiratorias

crónicas (10,3%), el SIDA (5,7%) y la diabetes (4,6%) son, mundialmente, las causas que

más frecuentemente requieren atención paliativa(World Health Organization [WHO],

2020).

Junto al envejecimiento de la población, se está experimentando también un aumento de

la diversidad sociocultural que pone en relieve cambios necesarios en la estructura social

y sanitaria para poder ofrecer un cuidado centrado en lasnecesidades de cada persona

sobre todo en la atención al final de la vida (Roth& Canedo, 2019).

Los cuidados paliativos (CP, desde ahora) son el cuidado holístico activo de personas de

todas las edades que sufren debido a una enfermedad grave y, especialmente, en aquellos

que se acercan al final de la vida. Su objetivo es mejorar la calidad de vida de las personas

atendidas, sus familias y sus cuidadores (Radbruch et al., 2020). Controlar los síntomas a

nivel psicosocial, físico y espiritual en una etapa temprana es una obligación ética para

aliviar el sufrimiento y respetar la dignidad de las personas. Para brindar este apoyo,

atender todas las necesidades de la persona atendida/familia y preservar al máximo su

autonomía y calidad de vida, se requiere el trabajo de un equipo multidisciplinar. Los CP

están reconocidos expresamente en el contexto del derecho humano a la salud y deben

proporcionarse a través de servicios de saludintegrados y centrados en la persona que

presten especial atención a las necesidades y preferencias del individuo (WHO, 2020).

Los CP deben iniciarse cuanto antes, incluyendo las fases donde el tratamientocurativo es

el objetivo principal. Una atención paliativa temprana reduce las hospitalizaciones

innecesarias y el uso de los servicios de salud (WHO, 2020), aumenta la calidad de vida

y, en algunos casos, la supervivencia (Temel et al., 2010). Cuando la curación no es posible, el papel de los cuidados paliativos es predominante, pero es importante destacar que, contrariamente a algunas creencias socialmente extendidas, la atención al final de la vida es solo una pequeña parte del rol que deberían desempeñar los CP en la atención sanitaria(Roth & Canedo, 2019).

Servicios especializados de cuidados paliativos en Catalunya

En Catalunya el sistema público de salud cuenta con una red de servicios de cuidados paliativos avanzados que dan soporte a los servicios de atención primaria (PADES), de manera que cada centro de salud tiene un servicio de PADES de referencia. Por otro lado, existen los servicios de cuidados paliativoshospitalarios que brindan su servicio tanto en personas hospitalizadas como en consultas externas de algunos de los hospitales (Sánchez et al., 2018; Alonso, 2007).

Programa de Atención Domiciliaria y Equipos de Soporte

Se trata de un recurso de la red sanitaria pública de Catalunya (CatSalut). Equipos formados por expertos en CP y en la atención a las personas con enfermedades crónicas avanzadas y sus familias, integrados por profesionales del ámbito de la medicina, enfermería, trabajo social y psicología. Su actuación se lleva a cabo en el domicilio de las personas que requieren una atención especializada por su situación de enfermedad avanzada, especialmente al final de vida o por mal control sintomático (Grup Mutuam, s.f.).

Servicios hospitalarios de cuidados paliativos

Los hospitales de tercer nivel ofrecen en su cartera de servicios los cuidados paliativos, donde se realiza seguimiento de personas con enfermedades normalmente oncológicas con mal control sintomático a nivel físico, psicosocial o espiritual. Existe unidad de hospitalización y consultas externas para el seguimiento ambulatorio de estas personas

(Alonso, 2007).

o Atención al final de la vida

La atención en la etapa final de la vida incluye la atención de los aspectos físicos,

emocionales, sociales y espirituales de las personas atendidas y sus familias. El objetivo

en esta etapa es controlar el dolor y todos los demás síntomas de modoque el confort de

la persona a todos los niveles mencionados sea la prioridad (National Cancer Institute

[NCI], 2022).

■ Enfermedad terminal

La Sociedad Española de Cuidados Paliativos (SECPAL) define la enfermedad terminal

como la situación de enfermedad donde concurren una serie de características que son

importantes no solo para definirla, sino también para realizar un abordaje adecuado. Los

elementos fundamentales son: 1) presenciade una enfermedad avanzada, progresiva,

incurable; 2) Falta de posibilidades razonables de respuesta al tratamiento específico; 3)

Presencia de numerosos problemas o síntomas intensos, múltiples, multifactoriales y

cambiantes; 4) Gran impacto emocional en la persona atendida, familia y equipo

terapéutico, muy relacionado con la presencia, explícita o no, de la muerte; 5) Pronóstico

de vidalimitado a semanas o meses en un contexto de fragilidad progresiva (Sociedad

Española de Cuidados Paliativos [SECPAL], s.f.).

El National Cancer Institute define el final de la vida como el momento en el que,en un

proceso oncológico, se han agotado las opciones de tratamiento curativo (NCI, 2022) y

se prevé una evolución de la enfermedad hasta la muerte en las próximas semanas o

102

meses.

En enfermedades crónicas la entrada en esta fase final puede ser más difícil dereconocer

por la evolución natural de estas patologías (Wilkinson et al., 2016), que suelen tener

trayectorias con un deterioro en forma de declive progresivo (como en la demencia) o con

exacerbaciones de frecuencia variable en el tiempo, que van deteriorando a la persona hasta

la muerte (como en la insuficiencia cardiaca o la enfermedad pulmonar obstructiva

crónica, entre otras) (Murray et al., 2005).

Herramientas de cribaje y pronósticas

En la práctica clínica, a menudo resulta difícil reconocer con exactitud el momentoen el que

las personas se encuentran en una fase terminal de su enfermedad y por lo tanto es

necesario buscar criterios clínicos y funcionales que nos ayuden a detectar esta situación

de final de vida para poder adecuar los objetivos terapéuticos y promover la calidad de

vida de las personas en esta situación. Existen algunas herramientas que combinan todos

estos criterios junto con la subjetividad clínica del personal sanitario tratante para poder

detectar las personas con necesidades paliativas y, en algunos casos, realizar una

aproximación pronóstica del tiempo de vida restante.

En la mayoría de los procesos oncológicos hay datos clínicos que indican, con cierta

fiabilidad (Thai et al., 2016) y, según los criterios definidos previamente, cuándo la

persona se encuentra en la etapa terminal de su enfermedad. Datos clínicos como la

progresión tumoral, la falta de respuesta al tratamiento y el deterioro funcional son algunos

de los que nos orientan por la trayectoria habitualde declive que experimentan las personas

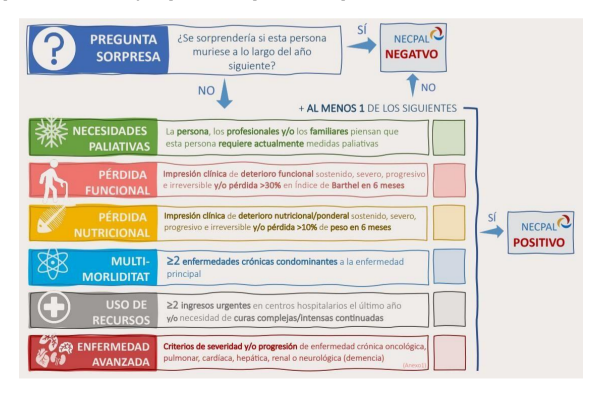
con cáncer (Murray et al., 2005). Aunasí, existen también algunas escalas de valoración

como la Palliative Prognostic Score (PaP score), entre otras, que incluyen parámetros

clínicos y analíticos queofrecen una probabilidad de supervivencia en los siguientes 30 días (Stone, 2021).

En las personas con enfermedades crónicas no oncológicas se usan otras herramientasnpara detectar las necesidades paliativas y poder ofrecer los cuidados necesarios en cada fase y evitar tratamientos fútiles. NECPAL (Gómez-Batiste et al., 2021) es una de las herramientas usadas en nuestro medio que combina tanto parámetros clínicos como la percepción subjetiva del clínico (Figura 1). Esta herramienta nos permite identificar a las personas con enfermedades crónicas avanzadas que tienen necesidades paliativas y obteneruna aproximación pronóstica para brindar, de forma individualizada, una atención holística adecuada a las necesidades de la persona atendida y su familia (Gómez-Batiste et al., 2021).

**Figura 1.** Herramienta NECPAL 4.0. Extraído de: Gómez-Batiste, X., Amblàs, J., Turrillas, P., Tebé, C., Peñafiel, J., Calsina, A., et al. (2021). Recomendaciones prácticas para la identificación y la aproximación pronóstica de personas con enfermedades crónicas



avanzadas y necesidades paliativas en Servicios de salud y 37 sociales. NECPAL

pronóstico 4.0. Càtedra de Cures Pal·liatives- Institut Català d'Oncologia-UVIC-UCC.

Inequidades en cuidados paliativos

En la atención al final de la vida la comunicación y la comprensión respetuosa es

fundamental; tanto para que la persona y su entorno puedan entender todo lo que envuelve

la enfermedad y el equipo sanitario pueda realizar un buen manejode síntomas, como para

poder hablar y acompañar los aspectos sociales, espirituales y psicológicos de una forma

adecuada.

Cuando existen dificultades en la comunicación, sea por no confluir (persona

atendida/familia y sanitario) en una lengua común o por poseer sistemas de creencias y

valores distintos, la relación asistencial y los objetivos de los CP se pueden ver

comprometidos si no se hace un abordaje adecuado de la situación.

o Disparidades étnicas y raciales en cuidados paliativos

Concepto de raza, cultura y etnia.

Antes de hablar de las disparidades étnicas y raciales en cuidados paliativos, es

importante definir, brevemente, algunas diferencias conceptuales de las que hablaremos

a lo largo de esta revisión.

Raza: agrupación de individuos basada en rasgos físicos, biológicos y genéticos

resultantes de una ascendencia común (Samanta et al., 2018).

Etnia: agrupación de individuos en base a un origen común geográfico, lingüístico

y cultural que resulta en unos valores compartidos y considerados por los miembros del

grupo (Samanta et al.,2018).

Cultura: marco dinámico que evoluciona y se adapta dentro de un entorno

ecológico y técnico a través de fuerzas históricas, políticas y sociales. El marco

proporciona una estructura que posiciona a los miembros de su subgrupo en

yuxtaposición. Cada subgrupo crea un sistema dinámico de creencias, valores, estilo de

vida y oportunidades que brindan a sus miembros un sentido de identidad y significado

de y para la vida dentro del núcleo social, biológico, físicoy político (Cain et al., 2018).

Definición y causas

Tudor Hart propuso el término ley de cuidados inversos en 1971 (Hart, 1971) para

describir la doble injusticia que supone que las personas socialmente desfavorecidas no

sólo tienden a ser más propensas a la enfermedad que las personas socialmente más

favorecidas, sino que también reciben menos atención sanitaria.

En casi todos los países de ingresos bajos y medios persiste una ley asistencial

inversa, por la que las personas socialmente desfavorecidas reciben menos atención

sanitaria y de menor calidad, a pesar de tener mayores necesidades. En los países de renta

alta existe una ley de atención desproporcionada, en los que las personas socialmente

desfavorecidas reciben más atención sanitaria, pero de peor calidad y en cantidad

insuficiente para satisfacer sus necesidades (Cookson et al., 2021).

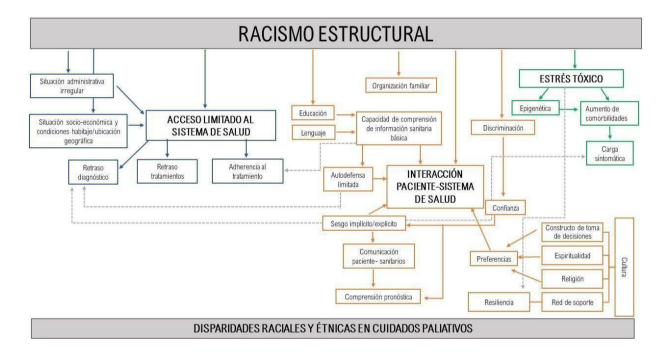
Es lógico pensar que los cuidados paliativos no son una excepción de estas

disparidades en la atención sanitaria. Algunos autores han descrito como una de

las causas de estas disparidades el racismo estructural que existe en muchas sociedades privilegiadas como Estados Unidos (Umaretiya et al., 2022). La disparidad en los CP se refleja en forma de cuidados más invasivos y de menorcalidad (Elk et al., 2018). Por ejemplo, en USA las personas negras e hispanas recibían cuidados más invasivos (Umaretiya et al., 2022), tenían más muertes hospitalarias y se respetaban menos sus preferencias expresadas frente a las personas blancas (Cain et al., 2018). Lo mismo pasaba con personas de origenasiático (China y países sudasiáticos) (Yarnell et al., 2020).

En la literatura existen estudios que describen estas disparidades (Khan et al., 2022), pero pocos analizan las causas. Umaretiya et al. describen algunas de lascausas detectadas en Estados Unidos que nacen del racismo estructural y podrían explicar, también, muchas de las disparidades presentes en nuestro medio (Gardiner et al., 2021) (Figura 2): 1) Acceso a la salud limitado en ciertosgrupos desfavorecidos; 2) interacción entre la persona atendida y el sistema de salud; que muchas veces experimenta un trato desigual y desagradable por su realidad cultural, lingüística, vivencias espirituales, capacidad de comprensión...3) Estrés *tóxico* de las personas atendidas, definido como estrés grave y prolongado en respuesta a acontecimientos adversos como la experiencia de actitudes de racismo sostenido y que pueden conducir a reducir la capacidad de afrontamiento y a la aparición de enfermedades mentales o sufrimiento emocional intenso (Umaretiya et al., 2022).

**Figura 2.** Marco estructural del racismo para describir las vías que contribuyen a las disparidadesétnicas y raciales en cuidados paliativos. Adaptado y traducido de "Structural racismo frameworkto outline pathways that contribute to racial and ethnic disparities in palliative care" extraído de: Umaretiya, P. J., Wolfe, J., & Bona, K. (2022). Naming the problem: A structural racism framework to examine disparities in palliative care. *Journal of Pain and Symptom Management*, 63(5), e461– e463. https://doi.org/10.1016/j.jpainsymman.2021.07.03



Invertir en una cobertura sanitaria universal más integrada, con representación de las minorías étnicas en los grupos de debate y toma de decisiones que afectana la política sanitaria del país y en los ensayos clínicos (Gardiner et al., 2021), yuna atención prestada en proporción a las necesidades, puede mejorar la saludde la población y reducir las desigualdades sanitarias (Cookson et al., 2021).

o Diversidad cultural en cuidados paliativos

El enfoque bio-psicosocial-espiritual de los CP se ha forjado desde un sistema de

creencias, valores y actitudes occidentales que ha dictado un modelo de interacción y

comunicación (Nelson et al., 2021) que puede excluir o dificultar la atención holística de

personas de otras culturas. La falta de conocimiento por parte del personal sanitario hacia

las prácticas y creencias culturales de las personas que atienden, que hablan del significado

de la enfermedad y su importancia, puede conllevar un trato desigual y menores grados de

satisfacción con la atención recibida (Cainet al., 2018).

La importancia de la autonomía individual, el concepto de buena muerte, la

necesidad informativa y las expresiones del dolor o las actitudes ante el mismo, pueden

ser muy diferentes según los valores de cada cultura e individuo (Six et al., 2020). Por

ejemplo, en algunas culturas el valor de lo colectivo se antepone al derecho individual,

por la fidelidad que el individuo debe a la comunidad y porel sentido de pertenencia a la

misma, por lo tanto, las decisiones las toma la familia o grupo, no el individuo sólo (Cain

et al., 2018).

De una cultura nacen muchos de los valores y formas de comunicación de las

personas que se identifican con ella, pero dentro de la misma hay también variaciones

interindividuales que no se pueden asumir ni generalizar por la pertenencia de un

individuo a un grupo étnico.

Cain et al. describen las 4 áreas más influenciadas por la cultura en el curso de la

atención en CP (Cain et al., 2018).:

1. Las preferencias asistenciales: proceso y resultados. El proceso incluye el uso

de analgésicos, tipo de intervenciones aceptadas, y nivel de involucramiento

familiar. Los resultados incluyen los objetivos de tratamiento; adherencia, grado de

compromiso de la persona atendida y la familia y decisiones sobre técnicas invasivas o

proceso y lugar de la muerte.

2. Los patrones de comunicación: interacción persona atendida-personal sanitario,

grado de deseo informativo, implicación de la familia, términos aceptables o

inaceptables, interpretación de la comunicación no verbal...

3. Significado del sufrimiento: el significado de las experiencias de sufrimiento

físico y existencial se da a través del entendimiento que ofrece la cultura. Para la

mayoría de las personas procedentes de cualquier contexto social, la religión, la

espiritualidad o los valores culturales conforman su cosmovisión, también frente

a una enfermedad grave. Y en algunos grupos étnicos, también la historiacolectiva

tiene un peso importante en la interpretación del sufrimiento. Pero la vivencia del

sufrimiento es individual y ante una experiencia de dolor (físico o emocional) las

personas tienden a buscar el significado para transitar la experiencia de dolor y

sufrimiento dotando de alguna lógica sus circunstancias.

4. Proceso de toma de decisiones: la importancia de la autonomía individual varía

en función de los constructos culturales. En algunas culturas prevalece el

individualismo y en otras el colectivismo; de esto dependerá el grado de

implicación de la familia/ comunidad en la toma de decisiones. La autoridad que

se da al personal sanitario también puede ser variable entre culturas. Y las

creencias religiosas pueden influir también en el proceso de toma de decisiones.

Las dificultades experimentadas por personas de culturas minoritarias que vivenen un

país cuya cultura predominante es occidental, normalmente son diferencias en el sistema

de creencias y desconfianza hacia el sistema de salud.La barrera idiomática y el menor

conocimiento y accesibilidad a los distintos servicios del sistema sanitario, el desconocimiento de partes del lenguaje usadoen la atención sanitaria y la falta de inclusión, también son causa de disparidades(Nelson et al., 2021).

Como se ha descrito anteriormente, el sistema de salud sufre el racismo estructural que vertebra las sociedades privilegiadas (Umaretiya et al., 2022) y eso ocasiona experiencias dolorosas y discriminativas para las personas que pertenecen a grupos étnicos y raciales minoritarios, que pueden ocasionar desconfianza y dificultad de adherencia a los programas de CP. Personalsanitario con estilos de práctica médica poco inclusiva regida por estereotipos y suposiciones, comunicación deficiente y falta de humildad cultural, se conviertenen un desafío para las personas atendidas y sus familias (Nelson et al., 2021). Es fundamental que el personal sanitario pregunte sobre los deseos y creenciasde las personas atendidas sin asumir las respuestas por su supuesta pertenenciaa un grupo étnico. Aprender a tener conversaciones complejas, no solo sobre elfinal de la vida y la muerte, sino también sobre espiritualidad e historia cultural, con humildad y apertura para poder identificar las creencias, contexto, estilo de toma de decisiones de la persona y la familia a la que se le está brindando el cuidado (Cain et al., 2018).

### Diversidad espiritual

Nuestra naturaleza esencial como seres humanos es espiritual. Por lo tanto, la espiritualidad es algo humano y universal. Se expresa como dinamismo que impulsa nuestro anhelo de plenitud y felicidad y que se expresa en la red de relaciones que cada persona establece. Esta naturaleza espiritual, profunda, íntima e intangible que nos caracteriza y nos confiere humanidad es dinamismoque pertenece y se experimenta en un ámbito trans racional, transpersonal y transconfesional. Se descubre y se vive en

aquello cognitivo, individual y relativoa las creencias, trascendiéndolo e integrándolo.

Todas las tradiciones de sabiduría y todas las religiones han conocido esta dimensión con

diferentes nombres (Barbero et al., 2016).

Las tradiciones de sabiduría y las religiones, impulsadas por esta realidad, han

elaborado marcos conceptuales, ritos y preceptos, y han ofrecido orientación para acceder

a la experiencia espiritual. Todas estas tradiciones y religiones indican el camino hacia la

experiencia, si bien no hay ninguna que se pueda apropiar con exclusividad de esta realidad

que inspira y trasciende toda creencia.

El ser humano es un proyecto en construcción, y en la biografía de cada persona

existen períodos especialmente fructíferos en el despertar espiritual, experiencias

extremas a menudo asociadas a situaciones de crisis, en las cualesla misma cosmovisión se

derrumba y se ofrece una oportunidad para revisar y reconstruir a un nivel superior la

percepción que tenían de la realidad y de ellas mismas. La enfermedad, el sufrimiento y

la proximidad de la muerte son ocasiones especiales para la emergencia espiritual, dónde

se abre la oportunidaddel encuentro con uno mismo, con los demás y con aquello que nos

trasciende, y que nos permite experimentar lo que somos en nuestra profundidad (Barbero

et al., 2016).

En CP se entiende la espiritualidad como el aspecto de la humanidad que relaciona

la manera cómo los individuos buscan y expresan un significado y propósito, la manera

cómo experimentan su conexión con el momento, con ellosmismos, con los demás, con la

naturaleza y con lo que ellos consideran significante o sagrado (Puchalski et al., 2009).

La muerte es interpretada y vivida de diversas maneras según las convicciones

religiosas de cada persona que llega al final de su vida, la voluntad de las familiasy las

tradiciones de cada comunidad. En nuestro tiempo caracterizado por una creciente diversidad de religiones y por el crecimiento del número de personas que son agnósticas, ateas o distantes de los credos y de las confesiones religiosas, es oportuno actualizar los criterios de asistencia religiosa de las personas que llegan al final de su vida (Organización de las Naciones Unidas para la Educación y la Cultura [UNESCO] Catalunya et al., 2013).

Existe el derecho de todos los seres humanos y comunidades de creencias y convicciones fundamentales a ser respetadas en sus deseos de morir de acuerdo con sus itinerarios ideológicos y religiosos (Rodríguez-Blanco, 2022). Lalibertad religiosa es una conquista irrenunciable de la dignidad humana. La horade la muerte acostumbra a ser un momento muy significativo para la expresión decualquier creencia que se ha vivido fuera del universo religioso. La sociedad deberespetar con mucho cuidado las opciones de cada persona, de su familia y de suentorno cultural. La atención del proceso de la muerte es perfectamente compatible con la utilización de los recursos espirituales y ritos de las diversas tradiciones religiosas y posturas no religiosas. Dar espacio a las vivencias espirituales en CP se relaciona con una mayor satisfacción en la percepción de los cuidados (Six et al., 2020).

Los códigos establecidos en cada tradición son el marco que ofrece las interpretaciones, sugiere los comportamientos, el significado y posicionamiento ante la enfermedad, los ritos fúnebres y la forma de canalizar el duelo. Son aportaciones muy valiosas para entender como la persona vive la enfermedad ypara respetar y acompañar posteriormente la muerte y el duelo de las personasqueridas. Su utilidad yace, pues, en poderlas adaptar a cada caso concreto (UNESCO Catalunya et al., 2013).

Barrera idiomática

El término DeCS de barrera del idioma se define como aquellos factores, tales

como el lenguaje o las relaciones socioculturales, que interfieren en la interpretación y

transmisión adecuada de ideas entre individuos o grupos. En la atención sanitaria

acostumbramos a usar este término cuando la persona atendida/familia y el profesional

sanitario no comparten lengua o no existe el conocimiento suficiente de la misma para

expresarse o comprenderse libremente(Kai et al., 2011).

Aunque no hay muchas novedades en la literatura, está bien establecido que la

barrera idiomática compromete la comunicación persona atendida-sanitario (Kaiet al.,

2011) y que las personas atendidas que la sufren tienen menor satisfaccióncon el cuidado.

Las diferencias lingüísticas y culturales pueden influenciar en la expresión sintomática y

la interpretación de esta por parte del personal sanitario. Puede dificultar la comunicación

informativa (diagnóstica, pronóstica...), la adherencia al tratamiento, etc. La dificultad de

comprensión entre personas atendidas y sanitarios puede conducir al sufrimiento físico,

social, emocional y espiritual innecesario de estas personas, especialmente al final de la

vida (Silvaet al., 2016).

Intérpretes.

Una forma de paliar las dificultades de comunicación en la atención sanitaria esel uso

de intérpretes. Su uso reduce los errores en la transmisión del mensaje y mejora la

capacidad de comprensión y entendimiento de la persona atendida (Flores et al., 2012).

En muchas ocasiones los intérpretes son familiares o amigos que no están entrenados

para realizar esta interpretación y que, en

muchos casos, se encuentran sobrepasados y angustiados por conversaciones difíciles sobre el final de la vida, comunicación pronóstica, etc. Esto resulta especialmente delicado cuando la persona que realiza la interpretación es un menor de edad (Silva et al., 2016).

Usar intérpretes entrenados es mucho más satisfactorio para las personas atendidas y los resultados de la atención sanitaria son mejores (Flores et al., 2012). Incluir el intérprete al equipo asistencial para discutir previamente a la entrevista los objetivos con la persona atendida y la familia y clarificar conceptossi es necesario, es fundamental para mejorar la calidad de la asistencia (Silva etal., 2016).

Algunos estudios cualitativos recogen como experiencias de las personas que pudieron hacer las entrevistas en su lengua nativa, que era la primera vez que podían relacionarse con alguien del sistema sanitario sin intérpretes. Los investigadores entrenados también destacaban este hecho como algo positivo, que un buen entrenamiento les había permitido manejar la entrevista con cuidadoy empatía (Wilkinson et al., 2017).

Algunos estudios ponen de relieve que la sanidad occidental y las personas que trabajan en ella no están preparadas para atender holísticamente y de manera integradora a personas con otras realidades culturales y lingüísticas (Weber et al., 2021) a pesar de los intentos de paliar esta realidad con mediadoresculturales o intérpretes. Es necesaria, por lo tanto, la formación del personal sanitario en este campo para aprender a realizar entrevistas con intérprete (Silvaet al., 2016) y formarse para desarrollar la competencia cultural (Weber et al., 2021) que implica conocimiento, consideración, apertura, comprensión, respeto y capacidad de individualizar (Mazanec et al., 2019) para una atención holística centrada en las necesidades de la persona atendida y su familia, ya que la complejidad en la atención no es solo lingüística, sino cultural en su sentido más amplio (Semlali, et al., 2020).

# • Cuidados paliativos en las comunidades sudasiáticas

El impacto global del envejecimiento de las sociedades, el incremento de enfermedades crónicas y las complicaciones que conllevan, va a ser una realidad predeciblemente en aumento las próximas décadas. La realidad migratoria de nuestra sociedad vive también la consecuencia de las enfermedades crónicas yel envejecimiento progresivo de la población. Las personas que viven en Europa originarias de países sudasiáticos (India, Pakistán, Bangladesh, Sri Lanka, Afganistán, Bután, Maldivas y Nepal) son relativamente más jóvenes comparadocon la población blanca local, pero la prevalencia de algunas enfermedades crónicas como la diabetes mellitus tipo II y sus complicaciones, es significativamente mayor que en la población blanca (Wilkinson et al., 2016). Sepredice que en 2050 las minorías étnicas en Reino Unido representarán hasta un30 o 40% de la población. Esta realidad es creciente en muchos otros países europeos, el año 2020 en España la tasa bruta de inmigración era de 13,16/1000habitantes con una media de edad de 32,89 años (INE, 2021). Así pues, es unanecesidad ineludible del sistema de salud estar preparado para atender la diversidad cultural y poblacional. Las inequidades asociadas con la migración y el estrato socioeconómico y las dificultades de acceso al sistema de salud se perpetúan a través de generaciones, especialmente en personas que sufren enfermedades crónicas no oncológicas y experimentan barreras culturales y de idioma en la comunicación con el personal sanitario, que pueden sufrir más desigualdades en la atención al final de la vida (Wilkinson et al., 2016).

Las investigaciones realizadas del proceso de toma de decisiones al final de la vida y los CP entre las comunidades sudasiáticas, pone de relieve la importanciade la influencia cultural en la toma de decisiones, incluyendo la involucración dela familia y la comunidad en este proceso, las creencias espirituales de la persona, la aculturación, las preferencias por la medicina tradicional... en ocasiones, culturalmente, las enfermedades pueden ser atribuidas a causas espirituales o religiosas que pueden interponerse en el proceso asistencial (Khosla et al., 2019).

# Actitudes ante la enfermedad y la muerte

El concepto de buena muerte es un concepto que cada individuo define según sus creencias, vivencias y sistema de valores. En algunos estudios cualitativos con personas originarias de países Sudasiáticos (Dosani et al., 2020), se observacomo algunas personas no quieren hablar de la muerte, otros contestan libremente y en otras entrevistas son los familiares que se incomodan ante las preguntas. En otro estudio se observa como las personas son más proclives a hablar de los cuidados con términos más indirectos que a expresar con claridadlos sentimientos que tienen frente a la muerte (Wilkinson et al., 2017).

La reticencia a expresar el dolor es una característica frecuente en las culturas sudasiáticas por diversos motivos. Uno de los más frecuentes es el valor del estoicismo; sufrir el dolor físico o emocional sin quejarse es sinónimo de fortalezay de no querer ser una carga para otros, sobre todo entre hombres (Khosla et al., 2016).

### • El rol de la familia en los cuidados

La familia representa, para muchas personas, el soporte principal en su sistemade cuidados. La red familiar acostumbra a estar conformada por múltiples

miembros, incluyendo conyugue, hijos mayores y sus esposas y los nietos que muchas veces son también convivientes en la misma casa multigeneracional (Dosani et al., 2020). Algunos estudios reflejan que los cuidados recaen sobre todo en las figuras femeninas del sistema familiar (Shabnam et al., 2020).

En la toma de decisiones, las personas confían en la toma de decisiones compartidas con otros miembros de la familia, a menudo el hijo mayor (Shabnamet al., 2020) o el cónyuge (Khosla et al., 2019) es quien asume este rol. En las culturas sudasiáticas, a diferencia de las occidentales, la centralidad de las decisiones no está en la autonomía del individuo, sino el foco es la familia vista como un todo en el que se unen todos los miembros (Khosla et al., 2019). La toma de decisiones anticipadas es, en general, algo que culturalmente no se plantea, por este sistema de toma de decisiones liderado por la familia (Khosla et al., 2019) y a veces por miedo de los hijos a decepcionar a sus padres, aunquese ha observado que generaciones más jóvenes tienden a aceptarlo más(Wilkinson et al., 2017).

El médico es una figura culturalmente muy respetada, por lo que muchaspersonas pueden esperar que sea el médico quien indique los pasos a seguir, más que preferir tener la información diagnóstica y pronóstica para tomardecisiones compartidas (Khosla et al., 2019).

### Postura ante los cuidados paliativos

En los países de Sud Asia los CP son una especialidad todavía emergente, en desarrollo y sin los recursos materiales suficientes, aunque India es el país dondepodemos encontrar mayor desarrollo a este nivel. En estos países existe una altaincidencia de cáncer en estadios avanzados sin opción a tratamiento curativo y enfermedades crónicas como el SIDA por la limitación de recursos diagnósticos

y tratamientos adecuados accesibles (Singh et al., 2015). Otra realidad presenteentre las

personas migrantes sudasiáticas es la falta de conocimiento de la organización del sistema

sanitario local y el concepto de CP. En un estudio observacional realizado con personas

originarias de países sudasiáticos, el 70% de los participantes habían escuchado a hablar de

CP, pero solo un 20% de ellostenían un conocimiento moderado o alto de su significado

(Donsani et al., 2020).

Como en la población occidental, también existen mitos y desconfianza hacia el

concepto de CP entendido como final del tratamiento curativo (Khosla et al., 2016). La

tendencia de las culturas sudasiáticas es intentar mantener el tratamiento curativo hasta el

final, por lo que la comunidad puede juzgar a una familia que elige el tratamiento de

confort frente al tratamiento activo (aunque sea fútil) para un miembro de la familia

severamente enfermo (Khosla et al., 2019).

Ante la pregunta sobre la importancia de la asistencia durante la trayectoria de la

enfermedad, incluyendo el final de la vida, evitar el sufrimiento o aliviarlo es uno de los

aspectos fundamentales para las personas y forma parte del conceptode buena muerte en

muchos casos (Khosla et al., 2016).

Culturalmente se temen los opioides por sus potenciales efectos secundarios. Se

valora mantener la lucidez mental hasta el final (especialmente en figuras jerárquicamente

importantes como el/la patriarca/matriarca de la familia) aunque sea a expensas de

controlar peor el dolor. El miedo a la adicción por las altas tasas de adicción a la heroína

en algunas zonas sudasiáticas es otra de las causas frecuentes de reticencia al uso de

opioides. Algunas creencias espirituales (la creencia de la existencia del dolor como parte

del karma, por ejemplo) también pueden influir en la decisión de aceptar o no un

tratamiento analgésico (Khosla et al., 2016).

Valores y espiritualidad

La religión en países sudasiáticos es una parte importante de la cultura. Conviven

religiones diferentes en el mismo país. En un estudio realizado con personas deorigen

sudasiático: India 73%, Pakistán 9%, Sri Lanka 15% y otros países de la zona 3%, se

observó esta prevalencia en la afiliación a distintas religiones: sijs (59%), hindús (23%),

musulmanes (12%) y en minoría budistas y cristianos (3%)(Donsani et al., 2020).

Sólo el 27% de estas personas creía que la asistencia en CP que estaba recibiendo

era congruente con sus creencias y valores, el resto creían que no (44%) o no estaban

seguros de ello (Donsani et al., 2020).

Las creencias determinan también la forma de tomar decisiones, por lo que la

presencia de líderes espirituales de la comunidad en el proceso de decisiones durante la

intervención clínica puede ser importante para ayudar a respetar y comprender las

necesidades de las personas atendidas y sus familias (Khosla etal., 2019).

Los valores culturales y espirituales basados en la fe de las personas

pertenecientes a grupos étnicos minoritarios deben aceptarse y acomodarse como parte de

las normas sociales del país para garantizar la atención adecuada con inclusividad,

integración y arraigo (Samanta et al., 2018).

• Rituales y creencias en el islam chiita, hinduismo y sijismo

El conocimiento de la profundidad de los ritos y creencias en una religión es un tema

complejo y amplio que no se pretende abarcar con esta revisión. Acontinuación, ponemos

algunos ejemplos que ilustran rituales, creencias y

120

valores de algunas de las religiones para poder explicar la diversidad espiritual yreligiosa a la que nos hemos estado refiriendo.

O Vivencia de la enfermedad y la muerte en el islam chiita:

La enfermedad en el islam chiita se considera una puesta a prueba de la fe y noun castigo. El enfermo es animado a curarse y los médicos a investigar para encontrar un remedio. El profeta dijo: "Dios no ha hecho bajar una enfermedad sin hacer bajar al mismo tiempo su curación." Pero es Dios quién permite la cura, los médicos y los remedios solo son medios. El musulmán debe confiar en Dios y en la medida de lo posible seguir cumpliendo con sus obligaciones religiosas. Esto le ayudará a ser más paciente para controlar el dolor e incluso acelerar su recuperación. Sus prácticas religiosas durante la enfermedad pueden adaptarse a nivel postural y menor número de rezos (UNESCO Catalunya et al., 2013).

Cuando la muerte se aproxima hay que colocar la persona sobre su costado derecho con la cabeza orientada hacia la *Qibla* o, de no ser posible, acostada boca arriba y con los pies hacia la *Qibla*. Cuando el padecimiento se vuelve intenso los presentes recitan la sura Ya-sin y pronuncian la profesión de fe. Después de la muerte, los seres queridos cierran los ojos y cubren el cuerpo. Éste siempre debe estar manipulado con el mayor respeto (partes íntimas cubiertas). Existen cuatro rituales funerarios obligatorios: 1) lavar el cuerpo una vez y con agua. Generalmente se encargan los familiares y tiene que ser una persona del mismo sexo, excepto si se trata de la pareja. 2) Amortajar el cuerpo. Se envuelve con una tela blanca y de algodón. 3) realizar la plegaria por el difunto transmitida por el *Profeta*. 4) Enterrar el cuerpo. La incineración está prohibida. Es un derecho ser enterrado poco después de morir. Los ataúdes están desaconsejados salvo en caso de necesidad (UNESCO, Catalunya et al., 2013).

O Vivencia de la enfermedad y la muerte en el hinduismo:

Los hindúes prefieren morir en casa y, por ello, los familiares procuran llevar al moribundo a su casa. Si no es posible, puede requerir de adaptar el espacio y eltiempo para las visitas. Cuando la muerte es inminente, tradicionalmente, la persona es colocada con la cabeza orientada al este. La familia puede solicitar que se encienda una lámpara cerca de la cabeza de la persona y se le pide a éste que se concentre en un mantra.

Justo antes o después de morir, el cuerpo es dejado en el recibidor o en el suelodel hospital (si es posible) orientado hacia el sur, en señal de vuelta al regazo dela madre Tierra. Después de morir la lámpara sigue encendida y se quema incienso. Las imágenes religiosas se ponen cara a la pared y en ocasiones se cubren los espejos. Los familiares son invitados a despedirse y a cantar y los allegados pueden regalar flores y mirar el cadáver con reverencia, pero sin tocarlo. Una vez muerto no hay que tocar el cuerpo ni los objetos religiosos quepueda llevar, ni cortar uñas ni cabello ni lavarlo, ya que será lavado ritualmente. Sihay que tocarlo se debe consultar antes con la familia y usar guantes. Se cierranlos ojos al difunto, se enderezan sus extremidades y se envuelve el cuerpo con una sábana. Es imprescindible el lavado ritual del cadáver en un espacio limpio con agua bendecida y, si es posible, del Ganges. El embalsamamiento no está bien visto y el trasplante de órganos es discutido por qué algunas escuelas consideran que puede interferir en el karma o en la evolución del alma (UNESCOCatalunya et al., 2013).

• Vivencia de la enfermedad y la muerte en el sijismo:

La religión sij fue fundada en la India por Gurú Nanak en el siglo XV y difundida a través de las enseñanzas de otros 9 gurús sucesivos. El Gurú Granth Sahib es

el libro donde se recogen las enseñanzas que creen que encarnan la luz Divinay es considerado el eterno maestro viviente. Los sijs adoran a un Dios único sinforma ni representación, que es el origen y la esencia de los seres humanos. Creen en la reencarnación del atman (alma inmortal). Esta nace y mueresucesivamente hasta que alcanza la liberación final.

Durante el proceso de muerte algunos sijs pueden pedir la asistencia de un Granthi (encargado del lugar de culto, Gurudwara) para acompañar al moribundo y rezar determinadas oraciones. Los familiares y amigos del moribundo leen y repiten oraciones o mantras para ayudar a su ser querido a centrarse en lo divino.

En la muerte se deben evitar los llantos y lamentos; se siguen repitiendo las oraciones. Los familiares suelen preferir llevarse el difunto a casa hasta el funeral. La cremación es el procedimiento preferido más habitual en la India. Estádesaconsejado todo tipo de culto a los cuerpos muertos como la colocación de lápidas. El día anterior al funeral el cuerpo se lava y se viste con ropa limpia y los rituales físicos pertinentes en los sijs iniciados (UNESCO Catalunya et al., 2013).

# Desafíos culturales estructurales

En los procesos de enfermedad y, especialmente durante los CP, la alimentaciónes un elemento importante en el cuidado de las personas de origen sudasiático. Muchas personas ingresadas en hospitales viven el cambio de alimentación (desu alimentación tradicional a alimentación occidental) como algo traumático y sienten desconfianza en el proceso de elaboración, por si se han producido contaminaciones con alimentos que no pueden comer. En la misma línea, forzara las personas enfermas a comer y alimentarlas hasta el final de su vida, incluso cuando aparece la inapetencia, es una actitud culturalmente importante y valorada (Weerasinghe et al., 2016).

Otro desafío que experimentan algunas personas durante su estancia hospitalaria

es la imposibilidad de vestirse con su propia ropa. En algunas de lasculturas sudasiáticas

la ropa es un elemento cultural importante.

También existen creencias religiosas que son relevantes en el proceso asistencial,

por ejemplo, en el hinduismo el cuerpo de una mujer viuda es sagradoy no puede ser tocado

por un hombre. Esto puede suponer una dificultad asistencial cuando el enfermero o el

auxiliar son hombres (Weerasinghe et al., 2016).

Es importante conocer las necesidades, el origen de estas y las implicaciones que

tienen para la familia y la persona atendida para buscar la mejor forma posible de

respetarlas.

**Conclusiones** 

Las inequidades en salud son todavía una realidad presente en nuestro mundo,

también en las sociedades más ricas donde se presupone un sistema sanitario accesible,

justo y universal. Algunas de estas inequidades en el sistema sanitariolas sufren personas

que pertenecen a minorías étnicas y culturales por múltiplescausas que los llevan a recibir

un trato desigual. En la revisión de artículos realizada, se pone de manifiesto que algunas

de las causas de estas desigualdades son el racismo estructural presente en las sociedades

occidentales y sus múltiples y graves consecuencias que impactan, también, en la

asistencia sanitaria. Los cuidados paliativos no son una excepción ya que el enfoque de

los modelos sanitarios de las sociedades ricas se basa en los valoresy cultura occidentales

que resultan impermeables a otras realidades culturales. Múltiples estudios de los

mencionados en esta revisión muestran que es

importante que el enfoque holístico de las personas enfermas sea también sensible a la

realidad cultural y al sistema de creencias y valores que los conforman porque, de no ser

así, se está incurriendo a un trato injusto y desigual. Esta realidad se ha hecho evidente

coincidiendo con en el aumento de flujos migratorios de las últimas décadas. Por todo

esto, es urgente un cambio de las estructuras sociales de los países occidentales para que

sean justas e igualitarias para todas las personas. En el ámbito sanitario, la sensibilización

y formación del personal asistencial en competencias culturales, la realización deestudios

centrados en etnias minoritarias para conocer sus necesidades yvivencias, y el cambio

hacia modelos con enfoques interculturales es el camino para ofrecer una atención

sanitaria respetuosa, digna y justa a todas las personas, especialmente en el final de la

vida.

Los artículos revisados son mayoritariamente de Reino unido o EEUU y, aunque

algunas de las realidades podrían ser extrapolables, sería necesario investigar este campo

en nuestro contexto.

### Referencias

Alonso, A., (2007). Estrategia en Cuidados Paliativos del Sistema Nacional de salud. Gobierno de España. https://www.sanidad.gob.es/organizacion/sns/planCalidadSNS/pdf/excelencia/cuidadosp ali ativos-diabetes/CUIDADOS PALIATIVOS/estrategiaCuidadosPaliativos.pdf

Barbero, J., Xavier, Gómez-Batiste, G., Maté, J., Dolors, M., Ortega, M. (2016). Manual para la atención psicosocial y espiritual a personas con enfermedades avanzadas Intervención psicológica y espiritual.

Cain, C. L., Surbone, A., Elk, R., & Kagawa-Singer, M. (2018). Culture and palliative care: Preferences, communication, meaning, and mutual decision making. *J. Pain Symptom Manage.*, 55(5), 1408–1419. https://doi.org/10.1016/j.jpainsymman.2018.01.007

Cookson, R., Doran, T., Asaria, M., Gupta, I., & Mujica, F. P. (2021). The inverse care law re-examined: a global perspective. *Lancet*, *397*(10276), 828–838. https://doi.org/10.1016/S0140-6736(21)00243-9

Dosani, N., Bhargava, R., Arya, A., Pang, C., Tut, P., Sharma, A., & Chasen, M. (2020). Perceptions of palliative care in a South Asian community: findings from an observational study. *BMC Palliat. Care*, *19*(1), 141. https://doi.org/10.1186/s12904-020-00646-6

Elk, R., Felder, T. M., Cayir, E., & Samuel, C. A. (2018). Social inequalities in palliative care for cancer patients in the United States: A structured review. *Semin. Oncol. Nurs.*, *34*(3), 303–315. https://doi.org/10.1016/j.soncn.2018.06.011

Flores, G., Abreu, M., Barone, C. P., Bachur, R., & Lin, H. (2012). Errors of medical interpretation and their potential clinical consequences: a comparison of

professional versus ad hoc versus no interpreters. Ann. Emerg. Med., 60(5), 545-553. https://doi.org/10.1016/j.annemergmed.2012.01.025

Gardiner, T., Abraham, S., Clymer, O., Rao, M., & Gnani, S. (2021). Racial and ethnic health disparities in healthcare settings. BMJ (Clinical Research Ed.), 372, n605. https://doi.org/10.1136/bmj.n605

Generalitat de Catalunya. (2021). Programa de Atención Domiciliaria, Equipos de Soporte PADES [Internet]. https://salutintegralbcn.gencat.cat/ca/ambits/Programadatencio-domiciliaria-Equips-deSuport-PADES

Gómez-Batiste, X., Amblàs, J., Turrillas, P., Tebé, C., Peñafiel, J., Calsina, A., et al. (2021). Recomendaciones prácticas para la identificación y la aproximación pronóstica de personas con enfermedades crónicas avanzadas y necesidades paliativas en Servicios de salud y 37 sociales. NECPAL pronóstico 4.0. Càtedra de Cures Pal·liatives- Institut Català d'Oncologia-UVIC-UCC.

Grup Mutuam. PADES- Serveis sanitaris. https://www.mutuam.cat/serveissanitaris/pades

Hart, J. T. (1971). The inverse care law. Lancet, 1(7696), 405–412. https://doi.org/10.1016/s0140-6736(71)92410-x

Hospital Vall d'Hebron Barcelona. (2013). Vall d'Hebron en xifres. [Internet]. https://w3.vhebron.net/Comunicacio/brochure\_catala/files/assets/common/downloads/p ubli cation.pdf

Instituto Nacional de Estadística. (2021). Indicadores demográficos básicos. https://www.ine.es/dyngs/INEbase/categoria.htm?c=Estadistica\_P&cid=125473557300

Kai, J., Beavan, J., & Faull, C. (2011). Challenges of mediated communication, disclosure and patient autonomy in cross-cultural cancer care. *Br. J. Cancer.*, 105(7), 918–924. https://doi.org/10.1038/bjc.2011.318

Khan, M. Z., Zahid, S., Kichloo, A., Jamal, S., Minhas, A. M. K., Khan, M. U., Ullah, W., Sattar, Y., & Balla, S. (2022). Gender, racial, ethnic, and socioeconomic disparities in palliative care encounters in ischemic stroke admissions. *Cardiovasc. Revasc Med.: Including Molecular Interventions*, 35, 147–154. https://doi.org/10.1016/j.carrev.2021.04.004

Khosla, N., Washington, K. T., & Regunath, H. (2016). Perspectives of health care providers on US South Asians' attitudes toward pain management at end of life. *The American J. Hosp. Palliat. Med.*, 33(9), 849–857. https://doi.org/10.1177/1049909115593063

Khosla, N., Washington, K. T., Mukherjea, A., & Aslakson, R. (2019). Health-care providers' perspectives on decision-making among seriously ill patients of South Asian origin in the United States. *J. Palliat. Care*, 34(3), 181–188. https://doi.org/10.1177/0825859719829480

Mazanec, P., Verga, S., Foley, H., & Mehta, A. K. (2019). The need for cultural inclusivity in global palliative nursing: Caring for selected underserved populations in the United States: Caring for selected underserved populations in the United States. *J Hosp. Palliat. Nur.: JHPN: The Official Journal of the Hospice and Palliative Nurses Association*, 21(6), E1–E8. https://doi.org/10.1097/NJH.00000000000000575

Murray, S. A., Kendall, M., Boyd, K., & Sheikh, A. (2005). Illness trajectories and palliative care. *BMJ* (Clinical Research Ed.), 330(7498), 1007–1011. https://doi.org/10.1136/bmj.330.7498.1007

*NCI dictionary of Cancer Terms.* (2011, febrero 2). National Cancer Institute. https://www.cancer.gov/publications/dictionaries/cancer-terms/def/end-of-life-care

Nelson, K. E., Wright, R., Fisher, M., Koirala, B., Roberts, B., Sloan, D. H., Wu, D. S., & Davidson, P. M. (2021). A call to action to address disparities in palliative care access: A conceptual framework for individualizing care needs. *J. Palliat. Med.*, 24(2), 177–180. https://doi.org/10.1089/jpm.2020.0435

Puchalski, C., Ferrell, B., Virani, R., Otis-Green, S., Baird, P., Bull, J., Chochinov, H., Handzo, G., Nelson-Becker, H., Prince-Paul, M., Pugliese, K., & Sulmasy, D. (2009). Improving the quality of spiritual care as a dimension of palliative care: the report of the Consensus Conference. *J. Palliat. Med.*, *12*(10), 885–904. https://doi.org/10.1089/jpm.2009.0142

Radbruch, L., De Lima, L., Knaul, F., Wenk, R., Ali, Z., Bhatnaghar, S., et.al. (2020). Redefining Palliative Care-A new consensus-based definition. *J. Pain Symptom Manage*, 60(4), 754–764. https://doi.org/10.1016/j.jpainsymman.2020.04.027

Rodríguez, Blanco, M. (2022). Libertad religiosa: derecho mortuorio. Boletín Oficial del Estado (BOE).

Roth, A. R., & Canedo, A. R. (2019). Introduction to hospice and palliative care. *Primary Care*, 46(3), 287–302. https://doi.org/10.1016/j.pop.2019.04.001

Samanta, J., Samanta, A., & Madhloom, O. (2018). A rights-based proposal for managing faith-based values and expectations of migrants at end-of-life illustrated by an empirical study involving South Asians in the UK. *Bioethics*, 32(6), 368–377. https://doi.org/10.1111/bioe.12447

Sánchez, P., Amil, I., Bullich, P., Contel, C., Ferrando, C., Belart, R., et al. (2918). Bases per al desenvolupament del model d'atenció al final de la vida a Catalunya.

Generalitat de Catalunya. https://canalsalut.gencat.cat/ca/vidasaludable/etapes-de-la-vida/final-vida/cures-palliatives/recursos-professionals/

SECPAL. Guía de Cuidados Paliativos Sociedad Española de Cuidados Paliativos SECPAL. https://secpal.com/biblioteca\_guia-cuidadospaliativos\_2-definicion-de-enfermedad-terminal#Descarga

Semlali, I., Tamches, E., Singy, P., & Weber, O. (2020). Introducing cross-cultural education in palliative care: focus groups with experts on practical strategies. *BMC Palliat. Care*, *19*(1), 171. https://doi.org/10.1186/s12904-020-00678-y Shabnam, J., Timm, H., Nielsen, D. S., & Raunkiaer, M. (2020). Palliative care for older South Asian migrants: A systematic review. *Palliat. Support. Care*, *18*(3), 346–358. https://doi.org/10.1017/S1478951519000397

Silva, M. D., Genoff, M., Zaballa, A., Jewell, S., Stabler, S., Gany, F. M., & Diamond, L. C. (2016). Interpreting at the end of life: A systematic review of the impact of interpreters on the delivery of palliative care services to cancer patients with limited English proficiency. *J. Pain Symptom Manage*, 51(3), 569–580. https://doi.org/10.1016/j.jpainsymman.2015.10.011

Singh, T., & Harding, R. (2015). Palliative care in South Asia: a systematic review of the evidence for care models, interventions, and outcomes. *BMC*., 8(1), 172. https://doi.org/10.1186/s13104-015-1102-3

Six, S., Bilsen, J., & Deschepper, R. (2020). Dealing with cultural diversity in palliative care. *BMJ Supportive & Palliat. Care*, bmjspcare-2020-002511. https://doi.org/10.1136/bmjspcare-2020-002511

Stone, P., White, N., Oostendorp, L. J. M., Llewellyn, H., & Vickerstaff, V. (2021). Comparing the performance of the palliative prognostic (PaP) score with clinical

predictions of survival: A systematic review. European Journal of Cancer (Oxford, England: 1990), 158, 27–35. https://doi.org/10.1016/j.ejca.2021.08.049

Temel, J. S., Greer, J. A., Muzikansky, A., Gallagher, E. R., Admane, S., Jackson, V. A., Dahlin, C. M., Blinderman, C. D., Jacobsen, J., Pirl, W. F., Billings, J. A., & Lynch, T. J. (2010). Early palliative care for patients with metastatic non–small-cell lung cancer. N Engl J Med., 363(8), 733–742. https://doi.org/10.1056/nejmoa1000678

Thai, V., Ghosh, S., Tarumi, Y., Wolch, G., Fassbender, K., Lau, F., DeKock, I., Mirosseini, M., Quan, H., Yang, J., & Mayo, P. R. (2016). Clinical prediction survival of advanced cancer patients by palliative care: a multi-site study. International J. Palliat. Nurse., 22(8), 380–387. https://doi.org/10.12968/ijpn.2016.22.8.380

Umaretiya, P. J., Wolfe, J., & Bona, K. (2022). Naming the problem: A structural racism framework to examine disparities in palliative care. J. Pain Symptom Managet., 63(5), e461–e463. https://doi.org/10.1016/j.jpainsymman.2021.07.035

UNESCO Catalunya, Sobrevia X, Torradeflot F, Marset J, Camps A, Garcia J, et al. (2013). Atención religiosa al final de la vida. Conocimientos útiles sobre creencias y convicciones.

Weber, O., Semlali, I., Gamondi, C., & Singy, P. (2021). Cultural competency and sensitivity in the curriculum for palliative care professionals: a survey in Switzerland. BMC Medical Education, 21(1), 318. https://doi.org/10.1186/s12909-021-02745-1

Weerasinghe, S., & Maddalena, V. (2016). Negotiation, mediation and communication between cultures: End-of-life care for south Asian immigrants in Canada from the perspective of family caregivers. Soc. Work Public Health, 31(7), 665-677. https://doi.org/10.1080/19371918.2015.1137521

Wilkinson, E., Randhawa, G., Brown, E., Da Silva Gane, M., Stoves, J., Warwick, G., Akhtar, T., Magee, R., Sharman, S., & Farrington, K. (2016). Exploring access to end of life care for ethnic minorities with end stage kidney disease through recruitment in action research. *BMC Palliat. Care*, *15*(1), 57. https://doi.org/10.1186/s12904-016-0128-1

Wilkinson, E., Waqar, M., Gill, B., Hoque, P., Jetha, C., Bola, K. K., Mahmood, R., Mahmood, S., Saujani, R., & Randhawa, G. (2017). Exploring end-of-life care for South Asian kidney patients: interviewer reflections. Int. *J. Palliat. Nurs.* 23(3), 120–128. https://doi.org/10.12968/ijpn.2017.23.3.120

World Health Organization (2020). World Health Organization, fact sheets: Palliative Care. https://www.who.int/news-room/factsheets/detail/palliative-care

Yarnell, C. J., Fu, L., Bonares, M. J., Nayfeh, A., & Fowler, R. A. (2020). Association between Chinese or South Asian ethnicity and end-of-life care in Ontario, Canada. *Journal de l'Association Medicale Canadienne [Canadian Medical Association Journal]*, 192(11), E266–E274. https://doi.org/10.1503/cmaj.190655