
Studies on Intermediality and Intercultural Mediation – REUNIDO 

Journal of Artistic Creation and Literary Research – 13.2 (December 2025): 1-24 

e-ISSN 2340-650X 

DOI: https://doi.org/10.8345/jaclr.23560 

© The author(s) 

Content licensed under CC BY-NC-ND 4.0 

 

[1] 

AMBIGÜEDAD, MUJER Y OTREDAD EN MIDSOMMAR (2019) 

DE ARI ASTER1 

LUCÍA MOYA SÁNCHEZ  
Investigadora independiente, España 

luciamosan@gmail.com 

 

Resumen: Si las películas son textos culturales, como tales, expresan valores y miedos de 

la época en la que son realizadas. Midsommar, por la ambigüedad que se propone 

transmitir, tan comentada por la crítica y en redes sociales, da cuenta de una serie de 

ansiedades presentes hoy en día: en esencia, el carácter ambiguo del bien y el mal, y cómo 

estos se manifiestan en nuestra sociedad de manera confusa, tensionados por nuevos 

conceptos que requieren una profunda reflexión. Así pues, veremos que Midsommar 

habla del bien y del mal, pero también de lo propio y lo ajeno, lo familiar y lo extraño, lo 

individual y lo comunal. Para ser efectivas y provocar esa reflexión crítica, estas 

dualidades deben ser percibidas por el público. Es por esto que, después de justificar por 

qué es pertinente el análisis de esta película y exponer el método que se usará para ello, 

hemos incluido como parte de este artículo una encuesta que se realizó con objeto de 

comprobar si el filme, en efecto, suscitaba en la audiencia las emociones contradictorias 

que el director se propuso. Así pues, realizaremos algunas consideraciones sobre las 

respuestas a la encuesta, con el fin de reflexionar sobre los trayectos emocionales de Dani, 

protagonista de la película, y de la audiencia. Después, indagaremos en el porqué de estos 

vaivenes emocionales a través de la crítica feminista y los estudios de la alteridad: es a 

través de estas emociones cómo puede constatarse la existencia de una ambigüedad entre 

el bien y el mal, lo nuestro y lo ajeno, lo individual y lo comunal. Finalmente, 

concluiremos si existe ambigüedad o no, y de qué tipo de ambigüedad hablamos en 

concreto en Midsommar. 

Palabras clave: Midsommar; ambigüedad; mujer; otredad; alteridad; Ari Aster 

 

AMBIGUITY, WOMAN AND OTHERNESS IN ARI ASTER’S 

MIDSOMMAR (2019) 

Abstract: If films are cultural texts, as such, they express values and fears of the time in 

which they are made. Midsommar, because of the ambiguity it sets out to convey and so 

commented on by critics and on social media, accounts for a series of anxieties present 

today: in essence, the ambiguous nature of good and evil, and how these manifest 

 
 
 
1 Recommended Citation: Moya Sánchez, Lucía. “Ambigüedad, Mujer y Otredad en Midsommar (2019) 

de Ari Aster.” Journal of Artistic Creation and Literary Research 13, no. 2, 2025, pp. 1-24: 

https://reunido.uniovi.es/index.php/jaclr/index   

https://doi.org/10.8345/jaclr.23560
mailto:luciamosan@gmail.com
https://reunido.uniovi.es/index.php/jaclr/index
https://orcid.org/0000-0003-2632-9018


LUCÍA MOYA SÁNCHEZ 2 
 

JACLR – 13.2 (December 2025): 1-24 – e-ISSN 2340-650X 

themselves in our society in a confusing way, stressed by new concepts that require deep 

reflection. Thus, this paper will argue that Midsommar speaks of good and evil, but also 

of the familiar and the foreign, the familiar and the strange, the individual and the 

communal. To be effective and provoke critical reflection, these dualities must be 

perceived by the audience. For this reason, I have included in this article a survey that 

was conducted to verify whether the film did indeed elicit the contradictory emotions that 

the director intended in the audience. I will therefore make some observations regarding 

the survey responses to reflect on the emotional journeys of Dani, the film’s protagonist, 

and the audience. Next, I will explore the reasons behind these emotional swings through 

feminist criticism and studies of otherness: it is through these emotions that viewers can 

notice the existence of an ambiguity between good and evil, between what is ours and 

what is foreign, between the individual and the communal. Finally, I will question 

whether ambiguity exists, and what type of ambiguity is specifically present in 

Midsommar. 

Keywords: Midsommar; ambiguity; woman; otherness; alterity; Ari Aster 

 

1. INTRODUCTION 

Midsommar es una película escrita y dirigida por Ari Aster. De acuerdo a IMDb, 

Ari Aster es un director y escritor estadounidense nacido en 1986. Se estrenó en cines con 

Hereditary en 2018; un año después, Midsommar apareció en la gran pantalla. Ari Aster 

define a esta última como una película de horror existencial sobre una ruptura, que 

externaliza el tormento y el dolor que esta situación personal produce. Si bien es cierto 

que trata de este tema, la trama es algo más complicada: Dani, una joven con problemas 

mentales, descubre que su novio Christian va a marcharse a Suecia con sus amigos 

durante un mes y medio. La relación de ambos, ya deteriorada por el desgaste personal 

de ambos, se tensa más cuando discuten, y Dani termina por disculparse. Christian, como 

forma de calmar la situación, decide invitarla, para disgusto de sus amigos. Una vez en 

Suecia, la situación empieza a enrarecerse cuando alcanzan Hårga, la comuna de Pelle, el 

único amigo de Christian que tiene interés en conversar con Dani. La cultura de Hårga, 

ajena a la del grupo estadounidense, valora los ciclos y los sacrificios, por lo que son 

testigos de extraños banquetes, suicidios de ancianos y rituales casi grotescos. Poco a 

poco, Dani se ve atraída por la falta de individualidad que representan los habitantes de 

Hårga, donde todo se comparte con todos. Finalmente, Dani, después de ver a Christian 

siendo infiel, y elegida como “reina de mayo” por los integrantes de la comuna, debe 

escoger entre un habitante de Hårga y su novio para que forme parte del sacrificio final. 

Después de observar cómo este es introducido en un cadáver vaciado de oso, lo vemos 

arder junto al resto de cadáveres. Afuera, la comuna grita al unísono con los sacrificados, 



LUCÍA MOYA SÁNCHEZ 3 
 

JACLR – 13.2 (December 2025): 1-24 – e-ISSN 2340-650X 

como una forma de copiar su dolor y atenuarlo. Es entonces cuando Dani termina por 

sonreír: ya nunca más estará sola, porque ahora es parte de Hårga (Aster). 

De acuerdo a las propias palabras de Ari Aster, Midsommar está diseñada como 

una fantasía perversa que cumple los deseos de Dani, la protagonista, y donde se percibe 

una dualidad ambigua entre el bien y el mal, proveniente del pueblo de Hårga como 

contrapunto crítico a la moral en la que ha sido educada Dani y sus amigos 

estadounidenses, ya que frente a la cultura capitalista en Hårga la idea de individualidad 

no existe (Film at Lincoln Center). De esta forma, Dani pasa de su dependencia de 

Christian a una dependencia de los miembros de Hårga que, sin embargo, es percibida 

por Dani como una forma de liberación. Ari Aster reconoce que esta dicotomía entre el 

bien y el mal, lo individual y lo comunal, los valores estadounidense y Hårga, puede hacer 

que algunos espectadores o espectadoras no perciban Midsommar como una película de 

horror, ya que él mismo afirma que la identificación del público con Dani, que el propio 

director provoca sutilmente para remover los cimientos de ideas tradicionalmente 

absolutas o fijas como el bien y el mal, lleva a una catarsis final inevitable (Film at Lincoln 

Center). Además, aunque el director estadounidense admite haber volcado en Dani gran 

parte de su propia experiencia a raíz de una ruptura, también acepta haber estado en el 

lugar de Christian, por lo que también construyó a este personaje con rasgos que permiten 

empatizar con él (Film at Lincoln Center). La dificultad del público a la hora de 

identificarse con una o con otro, los cambios a la hora de desplazar la empatía, dan forma 

a esta ambigüedad que tiene un mayor alcance por las otras dualidades que tensionan la 

relación de la pareja: ¿quién representa el bien: Dani o Christian, Hårga o el grupo 

estadounidense? ¿Y quién representa el mal? 

Midsommar se clasifica como una película de horror o terror (Neale, citado en 

Tomasulo 267), con ciertos elementos que hacen que se pueda clasificar como lo que 

Tudor llama “horror paranoico”. Los elementos de esta tipología del horror que destacan 

en Midsommar son cuatro. El primer elemento es la existencia de una víctima de una 

organización grupal (Tudor 108-110), representada por Dani, quien sufre un cambio de 

sus esquemas morales, propios de la cultura estadounidense, hasta integrarse plenamente 

en el grupo de Hårga, que a lo largo de la película se muestra como una organización 

comunal cuyas tareas están perfectamente repartidas entre los distintos roles de la 

estructura grupal (Aster). El segundo elemento es el desorden y la confusión que van en 

aumento (Tudor 108-110), puesto que vemos cómo el ambiente en el que la protagonista 



LUCÍA MOYA SÁNCHEZ 4 
 

JACLR – 13.2 (December 2025): 1-24 – e-ISSN 2340-650X 

se desenvuelve se va volviendo más y más caótico cuanto más tiempo pasa en Hårga 

(Aster). El tercer elemento del horror paranoico es la amenaza interna (Tudor 108-110), 

representada aquí primero solo por Pelle, como miembro de Hårga que, en cierto modo, 

se ha infiltrado en el grupo de estadounidenses y ha sido aceptado como uno más entre 

ellos; más adelante, Dani pasará a ser la figura principal que amenaza el orden del grupo, 

mientras que Pelle será la figura secundaria (Schultz 42). El cuarto y último elemento a 

destacar son los límites difusos entre los dos grupos representados en la película (Tudor 

108-110): el estadounidense y Hårga. Estos límites se difuminan, generándose roturas o 

fugas en las líneas que separan ambos mundos, a través de las amenazas internas: primero, 

solo por Pelle, que pertenece a ambas esferas culturales (los estadounidenses y Hårga), y 

después por Dani, que termina por adaptarse a una de ellas después de un breve tiempo 

de hibridismo entre ambas (Aster). Por tanto, Midsommar es un ejemplo del horror 

paranoico según lo define Tudor, cuyos elementos se entrelazan de manera intrínseca y 

acaban reflejando la fragmentación, el rechazo de una identidad fija, el relativismo y el 

nihilismo propios de lo que comúnmente se define como postmodernidad (Tudor 114). 

No indagaremos en este término, porque es irrelevante dar una definición, pues, como 

afirma Tudor, “there is no need to postulate an epochal transition to make sense of these 

features of modern life, and to do so is to misunderstand the character of late modern 

society and its culture2” (115). Baste señalar que toda cultura popular refleja elementos 

que preocupan a la sociedad de la época, y, como parte de aquella, Midsommar funciona 

como un espejo que nos devuelve ansiedad y miedo en “a society in which anxiety and 

fear have become ubiquitous3” (Tudor 116), durante una época en la cual “the social, 

cultural, and environmental crises of the late modern era are manifestly products of 

modernity itself and of those capitalist forms of economic and social organization in 

which it found consummate expression” (Tudor 116).  

Así pues, como afirmaba el propio Ari Aster (Film at Lincoln Center), 

Midsommar refleja ansiedades actuales de las sociedades occidentales. El propósito de 

este artículo tiene como base ahondar en esta ambigüedad, como veremos en los 

 
 
 
2 “No resulta necesario postular una transición de carácter épica para comprender estos rasgos de la vida 

moderna; hacerlo implica una interpretación errónea de la naturaleza de la sociedad tardo-moderna y de su 

cultura. 
3 “una sociedad en la cual la ansiedad y el temor se han vuelto ubicuos” 



LUCÍA MOYA SÁNCHEZ 5 
 

JACLR – 13.2 (December 2025): 1-24 – e-ISSN 2340-650X 

objetivos. La elección de esta película de culto, que generó polémicas y debates desde su 

estreno, como objeto de análisis, parte de nuestra convicción de que Midsommar es una 

obra de interés de estudio como texto sociocultural contemporáneo que refleja algunos 

miedos actuales, entre ellos, la dificultad de distinguir entre el bien y el mal, representada 

por Dani y sus cambios –lo que hemos denominado en este artículo “viaje emocional”- a 

lo largo del filme. De esta forma, a través de Dani, se pretende trasladar a los espectadores 

una ambigüedad que afecta a los conceptos del bien y del mal, ambigüedad que los obliga 

a adoptar una actitud crítica al respecto, a abandonar un terreno más o menos sólido de 

certezas y convicciones. 

La cultura debe ser considerada como un elemento multifacético discursivo, 

construido por una gran variedad de signos y significados, los cuales son compartidos por 

los miembros de la comunidad que alberga esta cultura (Barker 7, 16). Esta compartición 

es conseguida en gran medida mediante el lenguaje, razón por la que los estudios 

culturales emplean el análisis lingüístico para estudiar diferentes aspectos semánticos, 

pragmáticos y socioculturales de toda interacción y todo texto, haciendo hincapié en su 

interacción con otros códigos como, en nuestro caso, el cinematográfico (Barker 5, 28). 

Así, los estudios culturales se definen como un campo multidisciplinar que recurre a las 

potencialidades y puntos de encuentro entre distintas materias, como la lingüística o la 

sociología, y que señala cómo el conocimiento nunca es neutral, sino que siempre viene 

dado de forma sesgada, consciente o inconscientemente, por un emisor (Barker 5, 121, 

437; Van Dijk, Discourse, context and cognition). Como afirma Sánchez Noriega: “Ni la 

fuente de información es inocente, ni los medios que la editan (seleccionan, procesan, 

valoran, jerarquizan) lo son” (63-64). 

En nuestro caso, partimos de la afirmación de hooks según la cual las películas 

son “the perfect cultural texts” (5), puesto que suscitan discusiones y debates en la vida 

diaria (5) y constituyen una muestra de pluralidad de lenguajes entre los cuales el verbal 

es fundamental. No debe olvidarse que, como señala Blanco Pérez, una película es la 

“consecuencia de cierto andamiaje de significación” (20), que ésta se sostiene sobre un 

guion previo que se organiza primordialmente, aunque no solo, mediante el lenguaje 

verbal, y que numerosos análisis cinematográficos provienen de la teoría de la literatura, 

la literatura comparada y la crítica de los géneros literarios (39). Y es por eso que “ya no 

se habla de obra o de mensaje, sino de texto” (Casetti 27) cuando del análisis de una 

película se trata y que se compara “la narración literaria con una película” (Bordwell 9). 



LUCÍA MOYA SÁNCHEZ 6 
 

JACLR – 13.2 (December 2025): 1-24 – e-ISSN 2340-650X 

Si entendemos que el cine es un “arte perspectivístico” como la novela (Bordwell 9), en 

consecuencia, podemos emplear técnicas lingüísticas para analizar cualquier obra 

multimedia, puesto que todo es un texto (Mitry 44). Y, si todo es un texto, los seres 

humanos percibimos la realidad a través de narrativas, es decir, de discursos formados 

por estos textos. La realidad, por tanto, es discursiva. 

2. VIAJE EMOCIONAL Y OTREDAD 

Antes de comenzar a analizar ciertos elementos, debemos definirlos o, al menos, 

exponer los límites teóricos dentro de los cuales entendemos su significado. Por ello, qué 

denotan en este artículo las expresiones viaje emocional y otredad (y dentro de este 

concepto, palabras como alteridad, otro, nosotros, ellos). 

Definimos viaje emocional como el recorrido de emociones, a partir de los 

sentimientos, que realiza un receptor o receptora al estar expuesto o expuesta a una 

narrativa concreta, sea esta de carácter oral, escrito o audiovisual. En nuestro objeto de 

estudio, consideramos que existen dos viajes emocionales: uno, el más evidente, es el que 

experimenta la audiencia, que es la serie de emociones que se suceden al recibir 

Midsommar, es decir, las emociones y sensaciones que provoca el “vínculo sentimental 

entre el espectador y lo que la mente de este sea capaz de proyectar evocado por el propio 

film” (Bordwell 57). El segundo viaje emocional, más sutil, es el que sufre Dani como 

protagonista de la película, ya que ella es receptora también de narrativas, en este caso de 

dos: una, la hegemónica, compartida con la audiencia, que remite a los valores 

socioculturales y morales dominantes en las burguesías occidentales, delimitados por el 

neocapitalismo y el liberalismo; y en segundo lugar la que Hårga y sus habitantes 

imponen sobre ella, haciéndola cambiar poco a poco (Huber 1). 

Por otro lado, la otredad o alteridad está formada por todos aquellos individuos, 

conceptos, valores y creencias que no pertenecen al orden considerado como hegemónico 

o normativo. Así, existirá siempre un nosotros y un ellos: Nosotros somos esos individuos 

con los que nos identificamos, aquellos que representan o encarnan la narrativa social y 

cultural a la que pertenecemos; mientras que ellos son lo otro, todo aquello que nosotros 

no somos, que por lo general rechazamos o exotizamos y que deseamos mantener en los 

márgenes de la sociedad (Jensen 64-66). En numerosas ocasiones, lo otro se identifica 

con lo monstruoso, lo inhumano, aquello que escapa a las reglas sociales impuestas 

(Creed 44; Kristeva 4-5). Dentro del universo filmográfico de Midsommar, la otredad está 



LUCÍA MOYA SÁNCHEZ 7 
 

JACLR – 13.2 (December 2025): 1-24 – e-ISSN 2340-650X 

representada principalmente por los miembros de Hårga, y, de forma secundaria y 

ambigua, por Dani (Schultz 55); más adelante profundizaremos en el análisis de sus 

características y percepción. Por parte de la audiencia, lo otro es representado por todos 

los personajes que nos presenta Ari Aster: “la identificación del espectador . . . supone 

una especie de renuncia a sí mismo, aunque sea por el tiempo del espectáculo, para 

identificarse con lo «otro»” (Mitry 211). 

3. LA AUDIENCIA Y LA AMBIGÜEDAD: RESULTADOS DE LA ENCUESTA 

La encuesta fue realizada entre el 15 de julio de 2021 y el 1 de octubre de 2021, 

obteniendo 281 respuestas en total del público al que iba dirigido (cualquier persona 

española que hubiera visto Midsommar). Analizaremos los resultados según las 

secciones. La primera corresponde con las identidades de los participantes: preguntamos 

su edad, si eran de una minoría racial en España, género y otros aspectos de su identidad 

relacionadas con su orientación sexual y expresión de género. Dimos estas opciones y 

franjas de edad con el objetivo de hacer un estudio lo más detallado posible sobre la 

identidad individual de cada persona. Además, para establecer las franjas de edad 

consideramos el público al que iba dirigido el filme, que era mayormente jóvenes y 

adultos; los niños no deberían verla, y los ancianos no se sienten atraídos por este tipo de 

películas. Esto se demuestra porque, de estas 281 respuestas, la mayoría corresponden a 

las franjas de edad de 20-25 años y de 26-35 años, como muestra el siguiente gráfico: 

 

El 97.5% de los encuestados, además, no se consideran de una minoría racial en 

España, por lo que observamos una mayoría de personas blancas. Por otra parte, en cuanto 

al género, vemos que 76 de las personas encuestadas (un 27.05% de la muestra) se definen 

como hombres; 186, como mujeres (un 66.19% de la muestra), y 19, como personas no 



LUCÍA MOYA SÁNCHEZ 8 
 

JACLR – 13.2 (December 2025): 1-24 – e-ISSN 2340-650X 

binarias (un 6,76% de la muestra). Por último, en cuanto a las identidades de los 

encuestados, y como vemos en el siguiente gráfico, prevalecen las personas cis, bien sean 

bisexuales/pansexuales o heterosexuales: 

 

Además, se hicieron 8 preguntas elaboradas a partir de 8 escenas de la película y 

proporcionando una lista de emociones para que lo/as encuestado/as marcaran las que 

sintieron. Estas 8 escenas fueron seleccionadas por ser las más comentadas en redes 

sociales, mientras que las emociones fueron escogidas teniendo en cuenta las intenciones 

del director y los comentarios realizados en internet. Estudiar las emociones que suscita 

el filme en la audiencia es pertinente porque si, como ya hemos mencionado, la realidad 

es discursiva, podríamos afirmar que las emociones también son elementos discursivos, 

y si consideramos las emociones “como producciones lingüísticas” (Belli 30), estas deben 

ser, asimismo, “constructores de identidad” (Belli 24). Es entonces a través de estos 

procesos discursivos que podemos ver los puntos en común que cada individuo tiene con 

otros, es decir, a qué grupos puede adscribirse y denominarse como “igual”. Por tanto, las 

emociones también influyen en las identidades de las personas, y permiten que estas 

puedan identificarse con lo otro (Belli 29, 31), que, en este caso, sería la protagonista, 

Dani. 

Las escenas y sus resultados se encuentran en esta lista, aunque estos últimos se 

analizarán a continuación. 

1. Dani llora en el regazo de su novio por la muerte de sus padres.  



LUCÍA MOYA SÁNCHEZ 9 
 

JACLR – 13.2 (December 2025): 1-24 – e-ISSN 2340-650X 

 

Figura 1: Destacan la angustia (donde ella es percibida como recipiente de compasión), 

la soledad y la falta de confianza o la frustración. 

 
 

2. Dani confronta a su novio sobre la decisión de irse a Suecia, de la que no 

sabía nada. Ella acaba por disculparse, aunque fue él quien no se lo dijo. 

 

Figura 2: Destacan el enfado, rabia o molestia hacia Christian, la falta de confianza o 

frustración, y la compasión hacia Dani. 

3. Pelle es el único que habla con Dani con normalidad, mientras su novio y 

el resto de amigos intentan ignorarla y la tratan de forma incómoda. 



LUCÍA MOYA SÁNCHEZ 10 
 

JACLR – 13.2 (December 2025): 1-24 – e-ISSN 2340-650X 

 

Figura 3: Destacan la sensación de acompañamiento y la de alivio, seguidas por la de 

incomodidad y soledad. 

 
 
 

4. El novio de Dani trata de encender una vela sobre un pastel tras felicitarle 

el cumpleaños. Él se había olvidado, pero Pelle se lo ha recordado (Figura 

4). 

 

Figura 4: Destacan el rechazo hacia Christian, la compasión hacia Dani, y la falta de 

confianza o frustración. 

5. Tras ver a los viejos lanzarse del acantilado, Dani quiere marcharse. Pelle 

la conmina a quedarse y le explica que él también es huérfano, pero se 

siente respaldado. Le pregunta a Dani cuándo fue la última vez que se 

sintió respaldada por su novio. 



LUCÍA MOYA SÁNCHEZ 11 
 

JACLR – 13.2 (December 2025): 1-24 – e-ISSN 2340-650X 

 

Figura 5: Se nota que esta escena es intensa porque vemos más de 50 respuestas en 6 

emociones distintas. Destaca, ante todo, la compasión por Dani, el miedo y el rechazo. 

 
 
 

6. Dani es coronada la reina de mayo tras ganar el concurso (Figura 6). 

 

Figura 6: Destacan la confusión, el miedo y la alegría. 

7. Tras ver a su novio mantener relaciones sexuales con otra chica en un 

extraño ritual, Dani tiene un ataque de pánico/ansiedad, pero el resto de 

chicas la rodea e imita sus emociones.  



LUCÍA MOYA SÁNCHEZ 12 
 

JACLR – 13.2 (December 2025): 1-24 – e-ISSN 2340-650X 

 

Figura 7: Destacan la confusión, el miedo y el acompañamiento, seguido este último 

muy de cerca por la empatía hacia Dani. 

 
 
 
 

8. Tras elegir matar a su novio, Dani ve cómo se consume la casa amarilla. 

Todos, incluida ella, chillan y lloran, imitando el dolor de los sacrificados. 

Ella se detiene y esboza una sonrisa. 

 

Figura 8: De nuevo, encontramos una escena intensa, con más de 50 respuestas en 6 

emociones distintas. Destacan el miedo y la empatía hacia Dani, seguidos de la euforia, 

el alivio, el rechazo, y la tristeza por ella. 

Una vez analizados los resultados de la encuesta, podemos afirmar que el público 

sí es capaz de verse sometido a una ambigüedad emocional provocada por el filme. A 



LUCÍA MOYA SÁNCHEZ 13 
 

JACLR – 13.2 (December 2025): 1-24 – e-ISSN 2340-650X 

continuación, analizaremos el recorrido de emociones, o viajes emocionales, que realizan 

tanto la protagonista, Dani, como la audiencia. Seguiremos estudiando el porqué de este 

viaje emocional, que es, a su vez, el porqué de la ambigüedad sobre la que se sustenta la 

película, ya que es a través de este trayecto que el público puede sentir dos emociones 

contrarias al mismo tiempo, lo que conduce al posicionamiento crítico y analítico del bien 

y el mal como valores sobre los que conviene reflexionar, por su complejidad, en el 

mundo posmoderno. 

En general, vemos que la sensación de miedo se ve disparada a partir de la escena 

5, la que acabamos de analizar, donde Pelle habla con Dani. Hasta entonces, vemos que 

las emociones más relevantes son aquellas que establecen un vínculo o aproximación 

hacia Dani: soledad, angustia, enfado, incomodidad, pena o rechazo (Figuras 1, 2, 3 y 4). 

Así, es a partir de la escena 5 cuando observamos una ambivalencia, la que conduce a la 

ambigüedad o desestabilización de certezas que persigue el director de la película, 

obteniéndose resultados similares entre las emociones positivas (las que corresponderían 

a Hårga, en tanto representa la Otredad) y las negativas (las que corresponderían al grupo 

estadounidense) (Figuras 5, 6, 7 y 8). Igual que Dani, la audiencia se ve empujada a esta 

dicotomía de una manera irremediable; en este sentido destaca la Figura 8, donde 

sobresalen tanto el miedo como la alegría por Dani. 

4. VIAJES EMOCIONALES Y SU POR QUÉ: MECANISMOS DE LA AMBIGÜEDAD 

Una vez analizados los resultados de la encuesta, podemos afirmar que el público 

sí es capaz de verse sometido a una ambigüedad emocional provocada por el filme. A 

continuación, analizaremos el recorrido de emociones, o viajes emocionales, que realizan 

tanto la protagonista, Dani, como la audiencia. Seguiremos estudiando el porqué de este 

viaje emocional, que es, a su vez, el porqué de la ambigüedad sobre la que se sustenta la 

película, ya que es a través de este trayecto que el público puede sentir dos emociones 

contrarias al mismo tiempo, lo que conduce al posicionamiento crítico y analítico del bien 

y el mal como valores sobre los que conviene reflexionar, por su complejidad, en el 

mundo posmoderno. 

El de Dani es un trayecto desde la individualidad hasta lo comunal, desde la 

identidad individual hasta la relacional (según las definiciones de Hernando), desde lo 

conocido hasta lo extraño (Huber p. 1): comienza siendo una víctima de las 

circunstancias, sometida a una soledad y a un aislamiento atroces incluso entre sus 



LUCÍA MOYA SÁNCHEZ 14 
 

JACLR – 13.2 (December 2025): 1-24 – e-ISSN 2340-650X 

semejantes (Huber 2; Rachmaputri 32; Schultz 38-39). Después, durante la discusión por 

el viaje de Christian a Suecia, vemos el estado de desesperación en el que está sumergida: 

cuando Christian hace el amago de alejarse de ella, Dani pide perdón: no quiere quedarse 

sola (Rachmaputri 34-36). La escena acaba con la voz rota de Dani, y es aquí donde el 

espectador o espectadora conecta emocional y empáticamente con ella de forma natural 

y automática (Figura 2): acaba de perder a su familia, y su pareja se niega a acompañarla 

de ninguna manera. Tras esto, como ya hemos mencionado, se produce un tira y afloja 

entre el Nosotros y el Ellos, entre Pelle-Hårga y Christian-estadounidenses. No es hasta 

que Dani prepara la maleta para marcharse y Pelle la detiene con su intervención que la 

balanza de poder se inclina hacia los primeros: “The division of power that, by the end of 

the movie, has gradually tipped from the Amerian men to the Swedish women” (Zoladz). 

A partir de aquí, Dani deja de excusar por completo el comportamiento de Christian: 

cuando dan por hecho que la otra pareja se marcha por separado, Dani comenta que vería 

a Christian haciendo algo similar; participa en el concurso de baile sin esperarlo, 

consumiendo drogas sin él; y una vez es coronada reina de mayo, está constantemente 

rodeada de miembros de Hårga (Aster), por lo que no vuelve a necesitar la compañía de 

Christian ni en el banquete ni después (Rachmaputri 45). Por esa razón, en el momento 

en que descubre la infidelidad de su novio, tampoco se siente sola: aunque tiene un ataque 

de pánico, lo experimenta rodeada de muchachas que gritan y sufren con ella, diluyendo 

su emoción en un nuevo nosotros (Huber 7; Kennedy; Schultz. 36). Este último error de 

Christian es imperdonable para Dani: en el nuevo contexto en el que se encuentra inmersa, 

siente que él solo puede conseguir la redención a través de la muerte (Schultz 52). Si bien 

parece arrepentirse brevemente cuando la casa amarilla estalla en llamas, es evidente por 

su sonrisa final que termina por sentirse satisfecha con sus decisiones (Schultz 54). Y es 

que, como ya he indicado, Dani pasa de estar completamente sola y aislada a sentirse 

respaldada, apoyada, abrazada por la gente de Hårga, hasta el punto de pasar por alto sus 

crímenes (Schultz 37). 

Por otra parte, de acuerdo con los resultados generales de la encuesta, el 

espectador o espectadora acompaña a Dani desde el inicio hasta los últimos instantes: 

cuando Christian comete la infidelidad, ella no sabe que está drogado y ha sido 

sugestionado por los demás pueblerinos, al contrario que la audiencia (Zoladz).  Para 

Dani, esta ha sido la consecuencia inevitable desde que empezaron a echarse miradas 

furtivas al llegar a Hårga, y lo que termina por cortar todos sus lazos con el grupo 



LUCÍA MOYA SÁNCHEZ 15 
 

JACLR – 13.2 (December 2025): 1-24 – e-ISSN 2340-650X 

estadounidense: es la prueba de que Christian no la quiere, porque si lo hiciera, no hubiera 

sido desleal (Zoladz). Sin embargo, Christian no tiene tiempo de explicarle nada, porque 

pronto es secuestrado e inmovilizado para que Dani, como reina de mayo, elija entre él u 

otro miembro de Hårga, quien será víctima en el sacrificio. Dani, en su enfado, frustración 

y dolor, escoge a Christian (Schultz 52). Es esto lo que el espectador o espectadora 

encuentra más ajeno, imperdonable, porque él era una figura vulnerable, el único que la 

conectaba todavía a su hogar original. Cuando Dani sonríe y rechaza al fin todas sus raíces 

en pos de un lugar que le ofrece compañía constante, el espectador o espectadora pasa a 

percibir a Dani como parte de la otredad (Figura 8). 

A pesar de todo, la ambigüedad persiste: lo otro, lo abyecto, incluso lo 

monstruoso, tiene algo de nuestro reflejo, de nuestras propias identidades discursivas, del 

nosotros (Creed 48; Kristeva 13-15): “the abject remains a part of the subject that cannot 

be completely rejected” (Rachmaputri 22). Dani es, pues, representante de la dualidad 

humana, de la lucha entre el Bien y el Mal, de la búsqueda de un equilibrio precario y de 

la autoconservación en un mundo donde toda definición, y por tanto también ella misma, 

es discursiva, fragmentada, múltiple, mutante. 

Por otro lado, como afirma Van Dijk (Discourse and manipulation), cualquier tipo 

de multimedia puede volverse influenciable para la audiencia. En otras palabras, si damos 

por hecho que el director está siempre presente como mediador entre la historia y el 

espectador o espectadora (Imbert 15), podemos también afirmar que es el primero el que 

ejerce la influencia o manipulación sobre el segundo (Van Dijk, Discourse and 

manipulation). De esta forma, el director refleja su ideología (definida por Van Dijk 

(Ideology. A multidisciplinary approach 7) como “the basis of the social representations 

shared by members of a group”, que permiten a estos grupos organizar el mundo a su 

alrededor y actuar de acuerdo a ello) en los patrones y eventos de la película, 

compartiéndolo con el público de forma social (Barker 84-85; Imbert 91; Sánchez 

Noriega 79; Van Dijk, Ideology. A multidisciplinary approach 16). Además, debido al 

hecho de que un filme es un medio audiovisual, las emociones, reflejadas de forma clara 

en los actores y actrices, intervienen con más facilidad en este proceso, haciendo que 

lleguemos al punto en que el director quiere que estemos (Van Dijk, Ideology. A 

multidisciplinary approach 21) con más sencillez que si se tratara de un libro. Sin 

embargo, es cada individuo el que decide si compartir estas ideas o no (Van Dijk, 

Ideology. A multidisciplinary approach 30-33); es decir, que los “lectores pueden 



LUCÍA MOYA SÁNCHEZ 16 
 

JACLR – 13.2 (December 2025): 1-24 – e-ISSN 2340-650X 

renunciar a aceptar la posición que les ofrece el texto” (Mills 27) y renegociar los 

significados discursivos, aunque reconozcan las ideas principales que la obra trata de 

transmitir (Barker 329; Imbert 49; Mills 27, 34). Es por esto que el espectador o 

espectadora de Midsommar puede rechazar la ambigüedad de la figura de Dani, aunque 

la perciba, y decidir posicionarse a favor de la lectura de catarsis y euforia. 

De esta forma, podemos ver que la ambigüedad de la que tanto hemos hablado 

hasta ahora se basa en la forma en que la trayectoria vital y emocional de Dani es percibida 

por la audiencia, en la duda sobre si es parte del nosotros o de los otros y, por tanto, si 

nosotros mismos lo somos. Las identidades e ideas preestablecidas antes de entrar en 

contacto con el filme son puestas en duda por este: “readers often shift the focus of their 

hypothesis about the meaning of a text in the light of the evidence they encounter, and 

this in turn inflects the language items they read” (Mills 29). Así pues, ¿cuál es la 

evidencia que encuentra la audiencia para renegociar las ideas de Ari Aster? 

Puede existir una razón por la que la audiencia renegocia las connotaciones 

expuestas por Ari Aster: el hecho de que la protagonista es una mujer. En nuestra sociedad 

contemporánea heteropatriarcal, la mujer aún es un sujeto susceptible de ser percibido 

como débil, merecedor o necesitado de protección por los demás. En concreto, Dani 

interpreta durante toda la película el rol de víctima, de persona vulnerable incapaz de 

defenderse a sí misma o de tomar decisiones por sí sola, más allá de las típicas que tomaría 

una persona con una identidad principalmente “relacional”, dirigidas a mantener la calma 

en el entorno y evitar el conflicto, como señala Hernando. Poco a poco, da pequeños pasos 

dirigidos a reconciliar esta identidad relacional con una más individual, que es la que 

ejercen Christian y el resto de estadounidenses, capaces de mirar por sí mismos y no por 

sus similares, incluso si eso significa provocar riñas entre ellos (Hernando), como sucede 

con las tesis de Christian y Josh (Aster). Los dos últimos pasos definitivos son el momento 

en el que Dani elige a Christian para ser sacrificado y su sonrisa final de satisfacción; 

irónicamente, al escoger por sí misma, al ser vengativa y dejar de cuidar al resto de su 

antiguo grupo, Dani reconcilia esa identidad individual recién estrenada con la identidad 

relacional que la lleva a refugiarse en Hårga y su sentimiento de comuna, pero se vuelve 

un monstruo para el espectador o espectadora (Whelehan 230) 

Ari Aster afirma que esta protagonista está inspirada en sus vivencias, que él es 

Dani, ante todo (Film at Lincoln Center). Así pues, ¿por qué no realizar una película con 

un hombre como protagonista? ¿Cambiaría algo en la percepción emocional de la historia 



LUCÍA MOYA SÁNCHEZ 17 
 

JACLR – 13.2 (December 2025): 1-24 – e-ISSN 2340-650X 

por parte del público? En efecto, creemos que el viaje emocional no sería necesariamente 

el mismo, y el mensaje ambiguo de catarsis y horror se inclinaría hacia este último por el 

simple hecho de que la reafirmación de una identidad individual sería redundante para un 

hombre. Tal y como indica Almudena Hernando, los hombres suelen crecer siendo 

criados hacia un patrón de identidad individual, y las mujeres, hacia otro de identidad 

relacional. Si los papeles estuvieran invertidos en lo que respecta a la relación tradicional 

sexo-género, percibiríamos un hombre demasiado femenino (Dani) que, más que 

compasión y empatía, produciría lástima, y una mujer tan fría (Christian) que solo 

produciría rechazo, y no cierto sentimiento de pena o simpatía. Esto se debe a que la 

audiencia “genera un horizonte de expectativas” (Blanco Pérez 30), es decir, “construye 

un juicio perceptual basándose en inferencias inconscientes” (Bordwell 31), las cuales, 

además, suelen ser “asunciones que solemos utilizar para construir un mundo cotidiano 

coherente” (Bordwell 47). 

Por esta razón, Dani es una mujer. El mensaje que se trata de mostrar, mediante 

esta identificación del espectador o espectadora con la protagonista, no se comunicaría de 

igual forma si esta no lo fuera. Como mujer concebida como víctima a la que salvar, Dani 

genera desde el comienzo una compasión a la que se une su orfandad (McRobbie). Esa 

presunción, derivada de una construcción genérica de lo femenino, influye en la 

percepción de lo que sucede en la película, ya que el público, desde las primeras escenas, 

atribuye a Dani una serie de creencias y estereotipos vinculados a la construcción social 

de lo femenino que determinarán el modo en el que se vinculen emocionalmente con su 

trayectoria (Bordwell 39; Mitry 132). Al fin y al cabo, “concebir es juzgar” (Mitry 70), y 

el cine, según Mitry, “no puede “considerarse [el cine] como un hecho aislado, sino como 

un testimonio y un reflejo de las actividades concretas del hombre” (537). 

Indiscutiblemente, el director de la película juega con ello para intensificar la 

desestabilización emocional del público y acentuar los efectos de la ambigüedad derivada 

del personaje. 

Sin embargo, queda algo más que mencionar. Hemos llegado hasta aquí 

considerando que Dani es una mujer, pero hay otro aspecto que analizar. Y es que, con 

su sonrisa en los últimos segundos de la película, Dani deja de ser percibida como parte 

del nosotros, y eso, al mismo tiempo, resulta monstruoso, abyecto, un rechazo inmediato 

y pleno, alcanzando la ambigüedad final de una manera mucho más sorprendente para la 

audiencia, que probablemente no espera el viraje de su propia percepción. Sin embargo, 



LUCÍA MOYA SÁNCHEZ 18 
 

JACLR – 13.2 (December 2025): 1-24 – e-ISSN 2340-650X 

¿por qué esta otredad, percibida como negativa, puede ser resignificada por la audiencia 

como algo positivo (Figura 8)? 

5. LA OTREDAD Y LO MONSTRUOUSO: HÅRGA Y DANI 

Desde el siglo pasado, la otredad ha dejado de ser permanentemente ignorada para 

pasar a ser objeto de estudio. No entraremos en el debate sobre si lo subalterno, al obtener 

voz propia, deja de serlo o no, pero parece evidente que el hecho de que aquellos 

marginalizados tengan agencia y capacidad de hablar por sí mismos es algo crucial e 

importante, como ya señalaba Spivak. 

Es gracias a esto que se ha obtenido una nueva perspectiva sobre lo monstruoso. 

Ya sucedía con personajes como Dorian Gray, Drácula o Carmilla: los monstruos han 

sido codificados como miembros de estos círculos en los márgenes. Las comunidades 

LGBTQIA+ y feministas reclamaron esos símbolos con prontitud, reapropiándose figuras 

abyectas como sinónimo de poder (Federici 225; Vasallo 7-14). Y es que los monstruos 

representan el poder fuera de los círculos hegemónicos; esas criaturas rechazadas por la 

sociedad que encuentran su lugar y lo defienden con garras y dientes muestran una fuerza 

psicológica necesaria para estos grupos, una resistencia y resiliencia que les sirve como 

herramienta para sobrevivir y mantener el espíritu de lucha vivo y activo contra los 

intentos de exterminación por parte de los centros hegemónicos socioculturales (Rubino 

et al. 7-10). 

Las brujas, los hombres lobo, los vampiros, los demonios, todo monstruo que 

represente una otredad es susceptible de ser reclamado, según la perspectiva que se ha 

señalado en el epígrafe anterior. Es por esto que los miembros de Hårga pueden 

considerarse como tales: viven apartados de la sociedad sueca, en su pequeño mundo, y 

cometen lo que los espectadores o espectadoras (y el grupo estadounidense) consideran 

como atrocidades (Keetley 267; Rachmaputri 50). Parte de estos “crímenes” son 

consecuencia de defender su modo de vida: Josh transgrede las normas sobre el libro 

sagrado, y Mark profana un árbol que representa a los antepasados de algunos miembros 

de Hårga (Aster).  

Dani, además, ya comienza formando parte de la alteridad (y por tanto, es 

percibida levemente como un monstruo) de manera sutil y parcial: es mencionado el 

hecho de que sufre de ansiedad y no solo se medica por ello, sino que también va a terapia 

(Aster). Si lo abyecto es todo lo que transgrede los límites sociales impuestos (Creed 48; 



LUCÍA MOYA SÁNCHEZ 19 
 

JACLR – 13.2 (December 2025): 1-24 – e-ISSN 2340-650X 

Kristeva 16, 155; Rubino, Sánchez y Saxe 7-10), estos comportamientos y necesidades 

reflejan que Dani no está del todo integrada en el grupo formado por Christian y sus 

amigos, los cuales no tienen ningún trastorno mental diagnosticado, síntoma de 

inadaptación o extrañamiento (Rachmaputri 58-60). Esos hombres (excepto Pelle, quien 

es consciente de pertenecer a la otredad, como demuestran la película y el guion de Ari 

Aster), que representan el orden patriarcal, rechazan a Dani, la cual trata de renegociar su 

posición en el “nosotros” manteniendo su relación con Christian a cualquier costo, en 

especial a través de comportamientos estereotipadamente femeninos de resolución de 

conflictos (Rachmaputri 61-62; Sheldon 86, 89). Y, como el espectador o espectadora es 

cómplice de la historia, que se construye en su mente en base a las ideologías 

hegemónicas patriarcales del mundo actual heredadas (Barker 325-327; Bordwell 14, 30-

31, 39, 47; Casetti 22-23; Mitry 537), se encuentra más o menos cómodo con estos 

intentos y sublima las emociones que esto suscita como compasión y empatía hacia ella, 

como hemos visto en las figuras anteriores. Así, si consideramos que, hoy en día, la 

identidad postmoderna se basa en considerar al sujeto como un conjunto de identidades 

múltiples, fragmentadas y cambiantes (Barker 224, 245), podemos ver cómo este 

espectador o espectadora se identifica con Dani, de manera que “renuncia a sí mismo, 

aunque sea por el tiempo del espectáculo, para identificarse con lo «otro»” (Bordwell 

211).  

En el momento en que el grupo estadounidense llega a Hårga, esto resulta “in a 

need to negotiate the abject” (Rachmaputri 63). Y es que la solidaridad que las mujeres 

de Hårga muestran las unas con las otras es justo lo opuesto al comportamiento del grupo 

de hombres estadounidenses (Rachmaputri 69), quienes no permiten que Dani exprese el 

dolor que siente por la muerte de su familia. Como afirma Ahmed, “pain has often been 

described as a private, even lonely experience” (20), en especial en la cultura occidental 

(28-29), y como es de las mujeres de quienes se espera que sean más emocionales 

(Kennedy, Hernando), Dani procura no mostrar sus sentimientos para encajar en los 

ideales de lo que se ha diseñado como una mujer ‘civilizada’ que puede ser cuidada y 

arropada en su pena pero a la que no se le permite una manifestación descontrolada de 

dolor o ira (Schultz 7, 31-32). Unos ideales, por supuesto, patriarcales, impuestos por 

presión social (y mediante su comportamiento) por el grupo de hombres estadounidenses 

(Rachmaputri 18, 71, 75; Schultz 37). Es por esto que la escena donde las mujeres de 

Hårga sostienen a Dani y la acompañan en su ataque de pánico es percibida 



LUCÍA MOYA SÁNCHEZ 20 
 

JACLR – 13.2 (December 2025): 1-24 – e-ISSN 2340-650X 

principalmente como un momento de confusión (Figura 7): si lo que se valora es la 

represión de las emociones para encajar en una sociedad masculinizada por el 

racionalismo, este momento representa todo lo contrario: es una expresión comunal del 

sufrimiento sin contención, ocultación ni represión, un acto liberador y pleno que se sale 

de todo lo establecido y que, por fin, permite que Dani se sienta vista por los demás en su 

dolor y alcanzar la tan esperada catarsis emocional (Ahmed 28-29, 30-31). Es aquí donde 

se produce el cambio final en Dani, que por fin reclama su dolor como algo empoderante, 

en lugar de algo impuro de lo que avergonzarse (Schultz 49-50, 54-55). Por supuesto, no 

hay que perder de vista el poder adoctrinador de los miembros de Hårga, quienes ejercen 

“una empatía selectiva y artificiosa” (Solórzano) que provoca que Dani, que ya de por sí 

tiende a la dependencia emocional, termine por ser atraída hacia este grupo (Rachmaputri 

34-38) y abandonar todo lo anterior, representado por Christian, de la forma más radical 

y definitiva posible: con la muerte de este (Rachmaputri 37, 67, 70). De esta forma, 

podemos preguntarnos: ¿es Dani quien ejerce la decisión final, la[A10.1] decisión final 

de asesinar a su novio, o ha sido, en realidad, Hårga, que ha conseguido atraerla al fin a 

su lado? (Huber 5). Después de todo, “Solidarity in itself can be a form of control” 

(Tannen 169). 

De cualquier forma, como demuestra la Figura 8, este se vuelve un momento 

catártico y empoderadante para una parte importante del público. Como afirma Huber: 

“Healing is imbricated with destruction” (11). Si bien está claro que Ari Aster desea que 

percibamos esta ambigüedad, queda explícitamente demostrado que en el instante en que 

Dani se vuelve lo otro, en el que rechaza todo lo impuesto por su sociedad occidental y 

se vuelve parte de Hårga, el espectador o espectadora puede aún empatizar con ella, con 

la mujer demoniaca que tuerce todo a su favor (Whelehan, 1993 230), con un monstruo 

terrorífico y abyecto que representa los límites entre lo humano y lo no-humano (Creed 

44-45). Y decimos que es un monstruo porque su evolución “draws the audience’s 

attention to her comfort with death, the ultimate abject” (Rachmaputri 49). Sin embargo, 

en una sociedad en la que se considera que toda identidad es fragmentada, múltiple y 

móvil, incluso el género -que se consideraba inamovible, dictado por la biología, hasta 

unas décadas atrás (Barker 224, 245, 282; Mills 32)-, lo abyecto forma parte de nosotros, 

algo que no podemos rechazar por completo, y menos todavía después de haber conectado 

a un nivel emocional con este ente, por muy monstruosa e inapropiada que nos resulte su 

felicidad (Ahmed 42; Kristeva 5, 13-15; Rachmaputri 22-23). Entonces, la catarsis puede 



LUCÍA MOYA SÁNCHEZ 21 
 

JACLR – 13.2 (December 2025): 1-24 – e-ISSN 2340-650X 

conseguirse a través de lo abyecto, de nuestro reflejo en ello (Kristeva 26-32; Schultz 35-

36) y, de esta forma, es posible sentirse aliviado/a y eufórico/a, alegre por Dani y su nueva 

familia, pero también experimentar miedo, confusión y tristeza por lo que acaba de perder 

(Figura 8); al volverse parte de Hårga, Dani no puede volver a formar parte de aquello 

que ha asesinado. Se convierte, de forma simultánea, en la representante de todo aquello 

que anhelamos (conexión, respaldo, apoyo incondicional) y de todo aquello que 

rechazamos (asesinatos, comportamiento extremadamente emocional e irracional) 

(Rachmaputri 75; Schultz 35-36).. 

6. CONCLUSION 

Midsommar nos propone un viaje emocional de extrañamiento y autoexploración, 

que lleva al espectador o espectadora a identificarse con la protagonista y vivir su dolor. 

Esto se logra debido a que la realidad en que vivimos es fundamentalmente discursiva, y 

por tanto nuestras identidades también lo son, permitiéndonos poder no solo entender, 

sino comprender lo que siente Dani a través de los mecanismos y estrategias puestos en 

práctica por el director para la creación de la película. Sin embargo, al final, en el 

momento en que Dani deja de ser parte del nosotros para volverse un miembro del ellos, 

de Hårga, nos coloca en un lugar emocional y mental que obliga a reflexionar sobre la 

ambigüedad de esta catarsis. Esto es porque, aunque en el abyecto siempre hay una parte 

de nosotros, este también representa aquello que queremos rechazar, lo no-humano, lo no 

aceptable socialmente. Así pues, es solo a través de un ejercicio de deconstrucción crítica 

y personal que podemos acceder a la lectura de catarsis y elegirla, de entre las dos 

opciones que Ari Aster nos ofrece en su inquietante final. El hecho de que se pueda 

percibir esta ambigüedad narrativa y perceptual parece indicar una tendencia al reclamo 

de lo irracional, de la expresión sin límites de sentimientos intensos asociada con lo 

femenino, lo cual enlaza perfectamente con el auge del feminismo hoy en día y la 

accesibilidad de herramientas para el autoanálisis en el contexto social y cultural del que 

se forma parte.  

Podemos concluir, por tanto, que sí se percibe una ambigüedad al final de 

Midsommar, y que esta viene dada por la hibridez nosotros-ellos, la permeabilidad que se 

establece entre ambas categorías, un territorio fronterizo que representa Dani conforme 

se van sucediendo las escenas. Este hibridismo identitario es en consecuencia percibido 

por la audiencia gracias al carácter múltiple, fragmentado y mutante de la identidad de la 

protagonista, que representa asimismo al espectador o espectadora. Así, los límites entre 



LUCÍA MOYA SÁNCHEZ 22 
 

JACLR – 13.2 (December 2025): 1-24 – e-ISSN 2340-650X 

el bien y el mal se difuminan: “el mal puede estar dentro de nosotros, ya no es un atributo 

exclusivo del otro” (Imbert 95). La ambigüedad se perfila, finalmente, como el estado 

permanente de las cosas o, al menos, como una instancia de lucidez que conduce a la 

problematización y al cuestionamiento. 

NOTA BIOGRÁFICA SOBRE LA AUTORA 

LUCÍA MOYA SÁNCHEZ (Emeritense de nacimiento) estudió un Doble Grado de Estudios 

Ingleses y Filología Hispánica en Huelva, donde comenzó su contacto con los estudios 

culturales y la crítica feminista. Además, es autora de ficción y profesora de inglés. 

Contact: luciamosan@gmail.com. 
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2632-9018. 
 

TRABAJOS CITADOS 

Ahmed, Sara. “Happy Objects.” The Promise of Happiness, Duke UP, 2010, pp. 21-49. 

—. “The Contingency of Pain.” The Cultural Politics of Emotion, Edinburgh UP, 2004, 

pp. 20-41. 

“Ari Aster.” IMDb, 19 mayo 2022, https://www.imdb.com/name/nm4170048/. 

Aster, Ari. Midsommar [guion]. Script Slug, 2017. 

Barker, Chris. Cultural Studies: Theory and Practice. SAGE Publications, 2006. 

Barry, Peter. Beginning Theory: An Introduction to Literary and Cultural Theory. 

Manchester UP, 2017. 

Beauvoir, Simone de. El segundo sexo. Cátedra, 2020. 

Belli, Stefano. Emociones y lenguaje. 2009. Universidad Autónoma de Barcelona, Tesis 

doctoral. 

Blanco Pérez, Manuel. Cine y semiótica: La teoría del emplazamiento / desplazamiento 

aplicada al lenguaje cinematográfico y publicitario en la era de Netflix. 

Universidad de Salamanca, 2020. 

Bordwell, David. La narración en el cine de ficción. Paidós, 1996. 

Casetti, Francesco. El film y su espectador o espectadora. Cátedra, 1996. 

Creed, Barbara. “Horror and the Monstrous-Feminine: An Imaginary Abjection.” Screen, 

vol. 27, no. 1, 1986, pp. 44-71. https://doi.org/10.1093/screen/27.1.44. 

Ehrlich, Susan, Miriam Meyerhoff, y Janet Holmes, eds. The Handbook of Language, 

Gender and Sexuality. John Wiley & Sons Inc., 2014. 

Federici, Silvia. “La Gran Caza de Brujas en Europa.” Calibán y la Bruja. Mujeres, 

Cuerpo y Acumulación Originaria, Traficantes de sueños, 2020, pp. 209-75. 

Film at Lincoln Center. “Ari Aster on Midsommar, Cathartic Endings, the Director’s Cut 

and His Favorite Films.” YouTube, 12 jul. 2019, 

https://www.youtube.com/watch?v=aPGaPTdno10. 

Hallam, Julia. “Working Girl: A Woman’s Film for the Eighties: Female Spectators and 

Popular Film.” Gender and Conversational Interaction, editado por Deborah 

Tannen, Oxford UP, 1993, pp. 173-198. 

Hernando, Almudena. La Fantasía de la Individualidad: Sobre la Construcción 

Sociohistórica del Sujeto Moderno. Traficantes de sueños, 2020. 

hooks, bell. Reel to Real: Race, Sex and Class at the Movies, Routledge, 1996. 

mailto:luciamosan@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-2632-9018
https://www.imdb.com/name/nm4170048/
https://doi.org/10.1093/screen/27.1.44
https://www.youtube.com/watch?v=aPGaPTdno10


LUCÍA MOYA SÁNCHEZ 23 
 

JACLR – 13.2 (December 2025): 1-24 – e-ISSN 2340-650X 

Huber, Sara. “Blood and Tears and Potions and Flame: Excesses of Transformation in 

Ari Aster’s Midsommar.” Frames Cinema Journal, 2022, 

https://framescinemajournal.com/article/blood-and-tears-and-potions-and-flame-

excesses-of-transformation-in-ari-asters-midsommar/. 

Imbert, Gérard. “Cine, Representación De La Violencia E Imaginarios Sociales.” La 

Mirada que habla. Cine e ideologías, editado por Gonzalo Camarero, Akal, 2002, 

pp. 89-98. 

Jackson, Joshua Conrad, et al. “Emotion Semantics Show Both Cultural Variation and 

Universal Structure.” Science, vol. 366, no. 6472, 2019, pp. 1517-1522. 

https://doi.org/10.1126/science.aaw8160. 

Jensen, Sune Qvotrup. “Othering, Identity Formation and Agency.” Qualitative Studies, 

vol. 2, no. 2, 2011, pp. 63-78. https://doi.org/10.7146/qs.v2i2.5510. 

Keetley, Dawn. “Midsommar, Dir. By Ari Aster (A24, Nodisk Films, 2019).” Irish 

Journal of Gothic and Horror Studies, no. 18, 2020, pp. 266-71. 

Kennedy, Caitlin. “Monstrous Womanhood and the Unapologetic Feminism of 

Midsommar.” Screen Queens, 13 jul. 2019, 

https://screenqueens.wordpress.com/2019/07/13/monstrous-womanhood-and-

the-unapologetic-feminism-of-midsommar/. 

Kristeva, Julia. Powers of Horror: An Essay on Abjection, Columbia UP, 1982. 

Lerner, Gerda. The Creation of Patriarchy: The Origins of Women’s Subordination. 

Women and History, Oxford UP, 1987. 

Markale, Jean. La Mujer Celta: Mito y Sociología. MRA Creación y Realización 

Editorial, 2005. 

Midsommar. Dirigida por Ari Aster, A24, 2019. 

Mills, Sara. “Reading as/like a Feminist.” Gendering the Reader, editado por Sara Mills, 

Harvester Wheatsheaf, 1994, pp. 25-46. 

Mitry, Jean. Estética y psicología del cine. I, Las estructuras. Siglo XXI de España 

Editores, 1999. 

Mitry, Jean. Estética y psicología del cine. II, Las formas. Siglo XXI de España Editores, 

1989. 

Rachmaputri, Katarina Anggita. Negotiation of the Abject through the Representation of 

the Monstrous-Feminine in Ari Aster’s Midsommar. 2021. Trabajo de grado. 

Rubino, Andrea, Sebastián Sánchez, y Florencia Saxe. Lecturas Monstruo. Género y 

Disidencia Sexual en la Cultura Contemporánea. La Oveja Roja, 2021. 

Sánchez Noriega, José Luis. “Comunicación social y poder. La ‘garganta profunda’ nunca 

es inocente.” Comunicación, poder y cultura, Nossa y Jara Editores S.L., 1998, 

pp. 61-73. 

Sánchez Noriega, José Luis. “Tematizaciones y Tratamientos en las Representaciones 

Fílmicas de los Conflictos Sociales.” La Mirada que Habla. Cine e Ideologías, 

editado por Gonzalo Camarero, Akal, 2002, pp. 79-87. 

Schultz, Danielle G. ‘She Is Finally Free’: An Analysis of Women’s Pathologized 

Oppression and the Reclamation of the Abject in ‘The Yellow Wallpaper’ and 

Midsommar. 2020. State University of New York, Tesis doctoral. 

Sheldon, Amy. “Pickle Fights: Gendered Talk in Preschool Disputes.” Gender and 

Conversational Interaction, editado por Deborah Tannen, Oxford UP, 1993, pp. 

83-109. 

Solórzano, Fernanda. “Midsommar: Del Duelo al Terror.” Letras Libres, 1 sept. 2019, 

https://letraslibres.com/revista/midsommar-del-duelo-al-terror/. 

https://framescinemajournal.com/article/blood-and-tears-and-potions-and-flame-excesses-of-transformation-in-ari-asters-midsommar/
https://framescinemajournal.com/article/blood-and-tears-and-potions-and-flame-excesses-of-transformation-in-ari-asters-midsommar/
https://doi.org/10.1126/science.aaw8160
https://doi.org/10.7146/qs.v2i2.5510
https://screenqueens.wordpress.com/2019/07/13/monstrous-womanhood-and-the-unapologetic-feminism-of-midsommar/
https://screenqueens.wordpress.com/2019/07/13/monstrous-womanhood-and-the-unapologetic-feminism-of-midsommar/
https://letraslibres.com/revista/midsommar-del-duelo-al-terror/


LUCÍA MOYA SÁNCHEZ 24 
 

JACLR – 13.2 (December 2025): 1-24 – e-ISSN 2340-650X 

Tannen, Deborah. “The Relativity of Linguistic Strategies: Rethinking Power and 

Solidarity in Gender and Dominance.” Gender and Conversational Interaction, 

Oxford UP, 1993, pp. 165-188. 

Tomasulo, Frank P. “Review of Genre and Hollywood by Steve Neale. London and New 

York: Routledge, 2000.” Quarterly Review of Film and Video, vol. 20, no. 4, 2019, 

pp. 265-329. https://doi.org/10.1080/10509200390224373. 

Tudor, Andrew. “From Paranoia to Postmodernism? The Horror Movie in Late Modern 

Society.” Genre and Contemporary Hollywood, editado por Steve Neale, 

Continuum-3PL, 2000, pp. 105-116. 

Van Dijk, Teun A. “Discourse and Manipulation.” Discourse & Society, vol. 17, no. 3, 

2006, pp. 359-383. https://doi.org/10.1177/0957926506060250. 

Van Dijk, Teun A. “Discourse, Context and Cognition.” Discourse Studies, vol. 8, no. 1, 

2006, pp. 159-177. https://doi.org/10.1177/1461445606059565. 

Van Dijk, Teun A. Ideology: A Multidisciplinary Approach. SAGE Publications, 1998. 

Vasallo, Beatriz. “Por una Historia Decolonial de la Chusma.” Brujería y Contracultura 

Gay: Una Visión Radical de la Civilización Occidental y de Algunas de las 

Personas que Han Tratado de Destruirla, traducido por Violeta Ripani, Editorial 

Descontrol, 2015, pp. 7-14. 

Whelehan, Imelda. “Feminism and Transgenderism: Destabilizing ‘the Reader’.” Gender 

and Conversational Interaction, editado por Deborah Tannen, Oxford UP, 1993, 

pp. 217-235. 

Zoladz, Lindsay. “Is Midsommar a Female Empowerment Fairy Tale or an Ugly 

American Nightmare?” The Ringer, 3 jul. 2019, 

https://www.theringer.com/movies/2019/7/3/20679187/midsommar-ari-aster-

hereditary-review-florence-pugh. 

https://doi.org/10.1080/10509200390224373
https://doi.org/10.1177/0957926506060250
https://doi.org/10.1177/1461445606059565
https://www.theringer.com/movies/2019/7/3/20679187/midsommar-ari-aster-hereditary-review-florence-pugh
https://www.theringer.com/movies/2019/7/3/20679187/midsommar-ari-aster-hereditary-review-florence-pugh

